· onlibari

### ΚΑΤΑ ΤΟΝ ΜΕΣΑΙΩΝΑ

### MOYEIKHE

THΣ

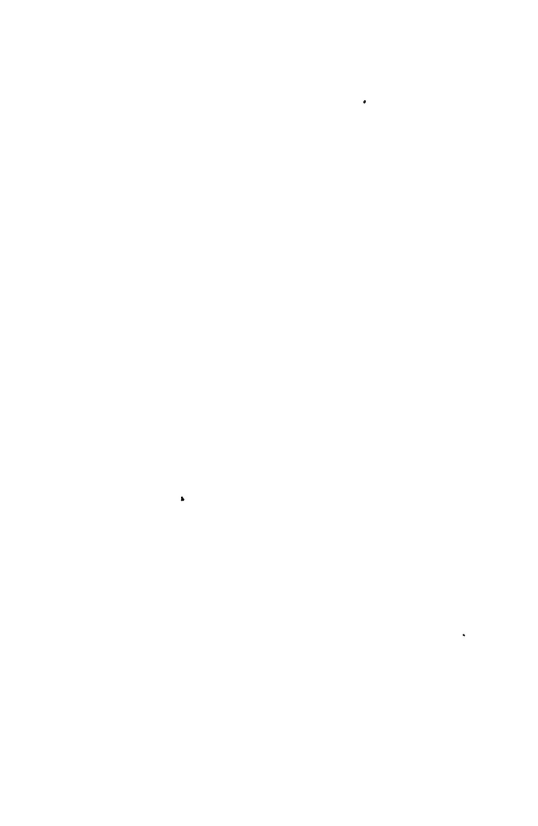
# ΕΛΛΗΝΙΚΗΣ ΕΚΚΛΗΣΙΑΣ

THO

#### I. Δ. TZETZH

Διδάκτορος Φιλοσοφίας και καθηγητού του Βαρδακείου Λυκείου.

ΕΝ ΑΘΗΝΑΙΣ ΕΚ ΤΟΥ ΤΥΠΟΓΡΑΦΕΙΟΥ ΠΑΡΝΑΣΣΟΥ 1882



## ΤΗΣ ΚΑΤΑ ΤΟΝ ΜΕΣΑΙΩΝΑ ΙΈΡΑΣ ΜΟΥΣΙΚΉΣ ΤΗΣ ΕΛΛΗΝΙΚΉΣ ΕΚΚΛΗΣΙΑΣ\*

Διὰ τοῦ ἀναγνώσματος τούτου προτιθέμεθα νὰ πραγματευθῶμεν διὰ βραχέων, καθ' ὅσον ὅ τε χρόνος καὶ ὁ τόπος ἐπιτρέπει, περὶ τῆς ἱερᾶς βυζαντιακῆς μουσικῆς, καὶ τῆς σχέσεως αὐτῆς πρός τε τὴν ἀρχαίαν Ἑλληνικήν, καὶ πρὸς τὴν σήμερον ἐν χρήσει οὖσαν ἐν τῆ Ἑλληνικῆ ἐκκλησία.
Φανερὸν δέ, ὅτι δι' ἐνὸς ἢ δύο ἀναγνωσμάτων δὲν θέλσμεν βεδαίως δυνηθῆ νὰ περιλάδωμεν, οὕτε ὅσα ἐν 134 σελίσιν ἐδημοσιεύσαμεν πρὸ ἐπτὰ περίπου ἐτῶν γερμανιστὶ περὶ τοῦ ζητήματος τούτου διὰ τῆς πραγματτείας ἡμῶν Ueber die altgriechische Musik in der griechischen Kirche, οὕτε θέλομεν δυνηθῆ νὰ πραγματευθῶμεν περὶ τῶν καθ' ἔκαστα τοῦ πολὸ σπουδαιοτέρου ὑλικοῦ, ὅπερ κατὰ τὸ ἐπταετὲς τοῦτο διάστημα, ἀπὸ τῆς ἐκδόσεως τῆς εἰρημένης συγγραφῆς μέχρι τοῦδε συνελέξαμεν. Ώσαύτως δὲ ἔχοντες πρὸ ὀφθαλμῶν τὸ ποικίλον τοῦ ἀκροατηρίου καὶ τὸν σκοπὸν τοῦ συλλόγου, θέλομεν ποιήσει λόγον περὶ ἐκείνων μόνον τῶν τοῦ ζητήματος μερῶν, ἄπερ καὶ ἀνευ προῦποθέσεως πολλῶν καὶ συστηματικῶν ἀνωτέρων μουσικῶν γνώσεων δύνανται νὰ καταληφθῶσιν.

Ό ἡμέτερος αἰὼν δικαίως δύναται νὰ καυχᾶται, ὅτι κατ' αὐτὸν μετ' ἀκαμάτου ζήλου καὶ ἀπαραμίλλου φιλοπονίας, στεφθείσης διὰ λαμπρῶν καὶ ἀξιαγάστων ἀποτελεσμάτων, διερευνήθησαν διὰ πασῶν τῶν γονίμων καὶ ἀγόνων περιόδων τὰ τῶν παρελθόντων αἰώνων συγγράμματα πασῶν τῶν τεχνῶν καὶ ἐπιστημῶν, καὶ ἐξιχνιάσθη ἡ ἀνάπτυξις τοῦ πνεύματος τῶν λαῶν καὶ ἐθνῶν, τοῦ τε διανοητικοῦ, θυμικοῦ καὶ βουλητικοῦ μέρους αὐτῶν, διὰ τῆς συντάξεως τῆς ἱστορίας ἐκάστης τέχνης πρακτικῆς τε καὶ ἀποτελεσματικῆς, ¹ καὶ ἐκάστης ἐπιστήμης. 'Αλλ' ὅμως ἡ λίαν δυσερεύνητος ὅσον καὶ σπουδαία ἱστορία τῆς 'Ελληνικῆς ἱερᾶς τοῦ μέσου αἰῶνος

<sup>\*</sup> Άνεγνώσθη έν τῷ Συλλόγῳ κατὰ Μάρτιον μῆνα εν δύο συνεδριάσεσιν.

<sup>1.</sup> Σχολ. Διον. το 5 θρακός. Σελ. 653: Παται γὰρ αὶ πρακτικαὶ τέχναι κριτὴν ἔχουσι τὸν τῆς πράξεως καὶ ἐνεργείας μόνον καιρόν καὶ γὰρ τῷ καιρῷ ἐν ῷ καὶ γίνονται, ἐν αὐτῷ καὶ εἰσίν. 655ε. Πρακτικαί εἰσιν, ὅσαι μέχρι τοῦ γίνεσθαι ὁρῶνται μετὰ γὰρ τὴν πρᾶξιν οὐχ ὁπάρχουσιν. 670: Πρακτικαὶ δέ, ἄς τινας μετὰ τὴν πρᾶξιν οὐχ ὁρῶμεν ὑρισταμένας, ὡς ἐπὶ κιθαριστικῆς καὶ ὀρχηστικῆς μετὰ γὰρ τὸ παύσασθαι τὸν κιθαρμῷδὸν καὶ τὸν ὁρχηστικ, ὧντίνων τὰ ἀποτελέσματα μετὰ τὴν πρᾶξις ὑπολείπεται. 370: ᾿Λποτελεσματικὰς δὲ λέγουσιν, ὧντινων τὰ ἀποτελέσματα μετὰ τὴν πρᾶξιν ὁρῶνται, ὡς ἐπὶ ἀνδριαντοποιίας καὶ οἰκοδομικῆς μετὰ γὰρ τὸ ἀποτελέσαι τὸν ἀνδριαντοποιὸν τὸν ἀνδριάντα καὶ τὸν οἰκοδόμον τὸ κτίσμα μένει ὁ ἀνδριὰς πλικὰ, κτίκυσμικῆς δια ἐνενδιασιωτικῆνη ἐνενδιασιωτήν ψετὰ γὰρονων ἔνενδιασιωτοποιὸν τὸν ἀνδριὰς διατηρῆ αὐτάς, ἐπὶ τοσούτον μένουσιν.

μουσικής, μεθ' όλας τὰς ὑπὸ πεπειραμένων καὶ εἰδικών λογίων της δύσεως . ἀνδοῶν καταδληθείσας κατὰ διαφόρους καιροὺς προσπαθείας, μένει εἰσέτι άγνωστος δ δέ τελευταΐος τούτων, δ τακτικός καθηγητής των Έλληνικῶν καὶ Λατινικῶν γραμμάτων ἐν τῷ Πανεπιστημίω Μονάγου W. Christ, πραγματευόμενος δλίγον πρό της έκδόσεως της είρημένης συγγραφης ήμων περί τοῦ ζητήματος τούτου ἔγραφεν: «άλλ' οὐδὲ τὸ ἀναγκαιότατον ὑλικόν περί τοιχύτης ίστορίας της ίερας Έλληνικης μουσικης κατά τον μέσον αίωνα συνελέγη μέχρι τοῦδε και διά τοῦ τύπου προσιτόν ἐγένετο τοῖς έρευνηταῖς». Ἐκ τῆς ἀγνοίας δὲ ταύτης ἐπικραποῦσι καὶ περὶ τῆς σήμερον ίερπς ήμων μουσικής αί μάλιστα ήμαρτημέναι και συγκεγυμέναι δοξασίαι, γελοίαι δέ φαντασμολογίαι και πλημμελέσταται είκασίαι, ἀπό τινων έτῶν διά του Έλληνικου τύπου διαδιδόμεναι, έκλαμδάνονται ώς άλήθειαι πραγματώδεις, άξιαι άληθως να προκαλέσωσι τὸν οίκτον τοῦ ἐπιστημονικοῦ κόσμου, ότι έν φθίνοντι ΙΘ΄ αἰῶνι εύρισκόμεθα εἰσέτι εἰς παντελή ἄγνοιαν της ίστορίας ένδς τοιούτου σπουδαίου μέρους του έθνικου ήμων βίου. Ή μουσική ἀποτελεῖ πάντοτε ἀναπόσπαστον μέρος τοῦ βίου τῶν λαῶν καὶ έθνων έν τε τη φυσική αύτης καταστάσει και τη άνυψώσει είς άνεζάρτητον καὶ τελείαν έξ ἀντικειμένου τέγνην, 1 ἄτε πάντοτε παρομαρτοῦσα ταζς φάσεσι και περιπετείαις τοῦ έθνικοῦ βίου, και οὐδέποτε ἀποτελοῦσα χράτος έν χράτει, άλλὰ συνανυψουμένη καὶ συνταπεινουμένη ἀναλόγως τῶν καταστάσεων τοῦ ἔθνους, καὶ μάλιστα ἀναλόγως τοῦ πολιτισμοῦ καὶ των βαθμών της έκπαιδεύσεως αύτου. Ώς τέχνη, κοσμούσα την ψυχην διά του κάλλους της άρμονίας, και καθιστάσα το σώμα διά ρυθμών ευπρεπών, είς δέ τους παίδας πρόσφορος διά των έκ της μελωδίας άγαθων, και συλλήβδην δι' ής μόνης απέσα μέν ήλικία, και σύμπας βίος, άπασα δὲ πρέξις τελέως ἄν κατακοσμηθείη», είνε είκων των θυμικών καταστάσεων, τοῦ βαθμού της δημιουργικής η ποιητικής δυνάμεως της φαντασίας, του μουσικού καλού, του βαθμού άρα του πεπαιδευμένου των ἀτόμων καὶ έθνων αλοθήματος, του έσωτερικου κόσμου καλ βίου αὐτῶν. 'Αγαθή μέν έν πολιτεία σύνοικος οὖσα, ἀγαθὴ δὲ ἐν πολέμω παραστάτις, ἀγαθὴ τροφὸς παίδων, και δή παιδαγώγημα των της ψυχης παθημάτων, το μεν έξεττον αὐτης καὶ φερόμενον, τὸ ταραγῶδες καὶ τραγύ, τὸ ἀγριαῖον καὶ ἐκτεθηριωμένον κατεπάδουσα, το δε παρειμένον και έκλελυμένον, το χαῦνον και μαλθακόν έμπαλιν έπαίρουσα και παροξύνουσα, είνε θεραπεία η μαλλον είπειν πανάκεια των της ψυχης παθημάτων, χρήσιμος και ώφελιμος πάση ήλικία, σύμπαντι τῷ βίω, καὶ ἀπάση πράξει. Είνε δὲ δεινή μὲν νὰ ἐπα-

<sup>1. &</sup>quot;Η μουσική όσφ μελλον άναπτύσσεται τοσούτον άποδάλλει τὸν φυσικὸν αὐτης χαρακτήρα, καὶ ἐγγίζει μάλλον πρὸς τὸ ἰδεωδες αὐτης ὡς τέχνη, ἀποδαίνουσα οὕτως ἀντικειμενική, καὶ παραγομένη οὐχὶ ἀμέσως, ὡς ἐν τῆ φυσική αὐτης καταστάσει, ἐκ τῶνψυχικῶν διαθέσεων καὶ κινήσεων, ἀλλ' οὐσα επεών αὐτων, ἀνερριμμένη ἐκ τοῦ κατόπτρου τῆς καλλονῆς, δι' ὁ οἰ ἀρχαῖοι ὀρθῶς τὴν μουσικὴν εἰς τὰς μιμητικὰς τέχνας συγκαταλέγουσιν.

λαφρύνη τὸν οἴκτον, δεινή δὲ νὰ ἀμβλύνη τὴν ὀργήν,δεινή νὰ κρατήση τὸν θυμόν, άγαθή νὰ σωφρονήση την ἐπιθυμίαν καὶ νὰ ἰατρεύση την λύπην, νὰ παραμυθήση τὸν ἔρωτα καὶ νὰ κουφίση τὴν συμφοράν ἀγαθὴ παραστάτις έν τη θρησκευτική λατρεία, σύσσιτος έν δείπνω και έν πολέμω. δεινή νὰ εὐφραίνη ἐν τατς ἑορτατς, νὰ τέρπη ἐν τατς πανηγύρεσι, νὰ κηλή έν ταϊς συνομιλίαις, να έπιθειάζη έν ταϊς τελεταϊς. «Βοιωτούς αὐλὸς έπιτηδευόμενος ήμερωσε, Σπαρτιάτας ήγειρε τὰ Τυρταίου έπη, Άργείους τὰ Τηλεσίλλης μέλη, Λεσδίους ή 'Αλκαίου ώδή, και 'Ανακρέων Σαμίοις Πολυκράτην ημέρωσεν. Όρφεα ήκολούθουν οἱ Ὀδούσαι, όρειον γένος, λησταὶ καὶ ἄξενοι καλή κηλούμενοι τη ψόη. Τεῖχος Σπαρτιάταις έμηχανίσατο Αυχοθογος, ἐπιτάξας τοῖς νέοις αὐλὸν ἡγεμόνα ἐν ταῖς μάγαις. Τοθτον ἔγων καὶ Θεμιστοκλής τὸν αὐλόν, εἰς τὰς ναῦς ἐπεδίδασε τὰς ᾿Αθήνας, δτε ύπ' αὐλῷ οἱ μὲν ἤρεσσον,οἱ δὲ ἐμάγοντο, ἐνίχων δὲ ἄμφων. Διὰ τοῦτο δὲ χαὶ δ θετος Πλάτων ἐν τῷ Ϭ΄ τῶν Νόμων ἀποφαίνεται, ὅτι ἡ τῶν πχίδων παιδεία πρέπει να γίνηται δια μουσικής, 1 της τα ήθη εύθύς έκ παίδων δι' άρμονιῶν πλαττούσης, καὶ τὸ σῶμα έμμελέστερον διὰ ἡυθμῶν κατασκευαζούσης. διότι την ήλικίαν των σφόδοα νέων δέν είνε δυνατόν να έκπαιδεύωμεν διά ψιλών λόγων, εγόντων νουθεσίαν απόπ μόνην.» Δοκετ μοι, λέγει,... ως ἄρα παιδεία μέν ἐσθ' ή των παίδων όλκη καὶ ἀγωγη πρὸς τὸν ὑπὸ τοῦ νόμου λόγον δρθόν είρημένον, καὶ τοτς ἐπιεικεστάτοις καὶ πρεσδυτάτοις δι' έμπειρίαν ξυνδεδογμένον, ως όντως όρθός έστιν ίνα ούν ή ψυγή του παιδός μη έναντία γαίρειν και λυπεῖσθαι έθίζεται τῷ νόμφ και τοῖς ὑπό τοῦ νόμου πεπεισμένοις, ἀλλὰ ξυνέπεται χαίρουσά τε καὶ λυπουμένη τοῖς αὐτοῖς τούτοις, οἶσπερ ὁ γέρων, τούτων ἕνεκα, ᾶς ώδας καλοῦμεν, ὄντως μέν ἐπωδαὶ ταῖς ψυγαῖς αὐται νῦν γεγονέναι, πρὸς τὴν τοιαύτην ἡν λέγομεν συμφωνίαν έσπουδασμέναι, διά τὸ σπουδήν μή δύνασθαι φέρειν τάς των νέων ψυχάς, παιδιαί τε καὶ ὦδαὶ καλεῖσθαι καὶ πράττεσθαι καθάπερ τοῖς κάμνουσί τε καὶ ἀσθενῶς Ισχουσι τὰ σώματα, ἐν ἡδέσι τισὶ σιτίοις καὶ πόμασι τὴν χρηστὴν πειρώνται τροφὴν προσφέρειν, οἶς μέλει τούτων. την δέ των πονηρών εν ἀηδέσιν, ίνα την μεν ἀσπάζωνται, την δέ μισείν δρθῶς ἐθίζωνται, ταὐτὸν δή καὶ τὸν ποιητικὸν δ δρθὸς νομοθέτης ἐν τοῖς καλοῖς ῥήμασι καὶ ἐπαινετοῖς πείσει τε καὶ ἀναγκάσει μὴ πείθων, τὰ τῶν σωφρόνων τε καὶ ἀνδρείων καὶ πάντως ἀγαθῶν ἀνδρῶν ἔν τε ῥυθμοῖς, σχήματα και εν άρμονίαις μέλη ποιούντα όρθως <sup>2</sup> ποιείνο. Ούγι δε μόνους

<sup>1.</sup> Πλατ. Πρωταγ. 326. Α. «ΟΙ κιθαρισταὶ σωφροσύνης τε ἐπιμέλονται καὶ ὅπως ἀν οἰ νέοι μηδὲν κακουργώσι πρὸς δὲ τούτοις ποιήματα διδάσκουσι μελοποιών εἰς τὰ κιθαρίσματα ἐντείνοντες, καὶ τους ἡυθμούς τε καὶ τὰς ἀρμονίας ἀναγκάζουσιν οἰκειοδοθαι, ἵνα ἡμερώτεροί τε ὧσι καὶ εὐρυθμότεροι καὶ εὐαρμοστότεροι».

<sup>2.</sup> Ο Πλάτων εν τῷ 6΄ τῶν Νόμων (658, Ε.) παραδέχεται μεν τὴν δόξαν τῶν πολλῶν λέγων: Συγχωρῶ δὴ τό γε τοσοῦτον καὶ εγὼ τοις πολλοις, δείν τὴν μουσικὴν ἡδονἢ κρίνεσθαι», προσθέτει δμως, «μὴ μέντοι (ἡδονἢ) τῶν γε ἐπιτυχόντων, ἀλλὰ σχεδὸν ἐκείνην είναι Μοῦ-

τούς παϊδας άλλά και πάντα, λέγει, άνδρα δεῖν, έλεύθερον και δοῦλον, θηλυ καὶ ἄρρενα, καὶ ὅλη τη πόλει ὅλην τὴν πόλιν αὐτὴν ἐαυτῆ ἐπάδουσαν, μή παύεσθαί ποτε ταῦτα & διελελύθαμεν, ἀμωσγέπως ἀεὶ μεταδαλλόμενα και πάντως παρεχόμενα ποικιλίαν. ώστε ἀπληστίαν είναί τινα τῶν ὕμνων τοῖς ἄδουσι καὶ ἡδονήν. Ὠσαύτως δέ δ πατήρ τῆς λογικῆς καὶ μέγας τῆς ἀργαιότητος πολυίστωρ 'Αριστοτέλης, πραγματευόμενος ἐν τῷ Η΄τῶν πολιτικῶν περί τῆς μουσικῆς καὶ τῆς δυνάμεως αὐτῆς καὶ σημασίας, λέγει, ὅτι σοί ἐξ ἀργῆς ἔταξαν ἐν παιδεία διὰ τὸ τὴν φύσιν αὐτὴν υζητεϊν, όπερ πολλάκις εξρηται, μή μόνον ἀσχολεϊν όρθως, ἀλλὰ καὶ σχολάζειν δύνασθαι καλώς», καταλήγει δε είς το συμπέρασμα ότι ή χρησις της μουσικής, την ήδονην φυσικήν έγούσης, πάσαις ήλικίαις καὶ πάσιν ήθεσίν έστι προσφιλής, και ότι πρέπει να μεταγειριζώμεθα αὐτήνο οὐγι μόνον ένεκεν μιᾶς ώφελείας, άλλὰ καὶ πλειόνων χάριν (καὶ γὰρ παιδείας ένεκεν και καθάρσεως, τρίτον δέ πρός διαγωγήν, πρός άνεσίν τε και πρός την της συντονίας ἀνάπαυσιν)». Άληθῶς δὲ «οὐκ ἔνεστιν, ὡς ἀνωτέρω εἴρηται, ποᾶξις ἐν ἀνθρώποις, ήτις ἄνευ μουσικής τελεϊται. Θεΐοι μέν ύμνοι καὶ τιμαὶ μουσική κοσμοῦνται' έορται δε ίδιαι και πανηγύρεις πόλεων άγάλλονται πόλεμοι δέ καὶ δδῶν πορεῖχι διὰ μουσικῆς ἐγείρονταί τε καὶ καθίστανται ναυτιλίας τε καὶ εἰρεσίας, καὶ τὰ χαλεπώτατα τῶν χειρωνακτικών ἔργων ἀνεπαχθη ποιεῖ, τῶν πόνων γινομένη παραμύθιον. Παρὰ δέ τισι των βαρδάρων καν τοις κήδεσι παρείληπται, της κατά το πάθος ακρότητος τη μελωδία παραθραύσουσα». <sup>1</sup> Διότι κατά τὸν θεῖον Πλάτωνα

σαν καλλίστην, ήτις τοὺς βελτίστους καὶ ίκανῶς πεπαιδευμένους τέρπει, μάλιστα δὲ ήτις ἕνχ τὸν ἀρετή τε καὶ παιδεία διαφέροντα». 'Αλλ' ἐν 667, Β. ἐξηγούμενος σαφέστερον λέγει «Οδκοθν πρώτον μέν δετ τόδε γε υπάρχειν απασιν, σσοις συμπαρέπεταί τις χάρις, ή τουτο αυτό μόνον αύτου το σπουδαιότατον είναι ή τινα όρθότητα ή το τρίτον ωσέλειαν; οίον δή λέγω έδωδζ μέν και πύσει και ξυμπάση τροφή παρέπεσθαι μέν την χάριν, ην ήδονην αν προσείποιμεν. ήν δε δρθότητα και ώφελειαν, όπερ ύγιεινον των προσφερομένων λέγομεν εκάστοτε, τουτ' αυτό είναι έν αυτοίς και το όρθωτατον. Και μήν και τη μαθήσε: παρακολουθείν το γε της χάριτος, την ήδονην, την δε δρθότητα και την ωρέλειαν και το εύ και το καλώς την άληθειαν είναι την άποτελοθσαν. 'Εν δὲ 667, (D-Ε', παρατηρεί" «Οὐκοδν ήδονη κρίνοιτο αν μόνον έχεξνο όρθως, ό μήτε ώφέλειαν, μήτε άλήθειαν, μήτε όμοιότητα άπεργαζόμενον παρέγεται, μηδ' άν γε βλάδην, άλλ' αὐτου τούτου μόνου ένεκα γίγνοιτο του ξυμπαριπομένου τοτς άλλοις, της χάριτος, ήν δή κάλλιστά τις δνομάσαι αν ήδονήν, σταν μηδέν αδτή τούτων έπακολουθή.... Ναί και παιδιάν γε είναι την αυτήν ταύτην λέγω τότε, όταν μήτε τι βλάπτη, μήτε ώφελη σπουδης ή λόγου άξιον». Έκ των είρημένων έξάγεται ότι ο Πλάτων παραδέγεται, ότι διά της ψιλης μουσικης δεν εκδηλούνται ούτε δ άνο αι, ούτε συναισθήματα, ούτε βουλήσεις, οπερ επιδεδαιούται καί διά του (669, Ε.) «Παγχάλεπον άνευ λόγου γιγνόμενον δυθμόν τε καὶ άρμονίαν γιγνώσκειν, οιτι τε βούλεται καὶ ότο ἔρικε τῶν ἀξιολόγων μιμημάτων κλ.», ωστε περιεχόμενον της μουσικής είναι κατ' αύτον ή όρθη χάρις ή ήδονή.

1. Γρηγ. Θεολ. λόγος Ε΄ § 157: 'Ο μένγε παραπέμπεται πανδήμοις εὐφημίαις τε καὶ πομπαϊς, καὶ τούτοις δὴ ταῖς ήμετέραις σεμναϊς ιδραϊς παννύχοις καὶ δαδουχίαις, αἶς χριστιανοί τιμάν μετάστασιν εὐσεδὴ νομίζομεν καὶ γίνεται πανήγυρις μετὰ πάθους ἡ ἐκκομιδὴ τοῦ σώνματος.

-εναπαδύεται εἰς τὸ εντὸς τῆς ψυγλις δ βυθμός καὶ ἡ άρμονία,καὶ ἐρρωμενέ στατα άπτεται αὐτῆς, φέροντα τὴν εὐσχημοσύνην καὶ ποιετ εὐσχήμονα, έάν τις δρθώς τραφή εἰ δέ μὴ τούναντίον». Ωσαύτως δέ δ κατά τὴν μαρτυρίαν Θεοδωρήτου τοῦ ἐπισκόπου Κύρου μελοποιός ατῆς εὐρύθμου ψαλμφδίας τῶν δημοτικῶν ταγμάτων» Ἰωάννης δ Χρυσόστομος, πραγματευόμενος περί του τέλους και της δυνάμεως της μουσικής έν τη έκκλησία άναφωνεί «Ούδεν γάρ ούδεν ούτως άνίστησι ψυχήν, και πτεροί, και τής γης ἀπαλλάττει, και των του σώματος ἀπολύει δεσμών, και φιλοσοφείν ποιεϊ, και πάντων καταγελάν των βιωτικών, ώς μέλος συμφωνίας, και ρυθμῷ συγκείμενον θετον ἄσμα. Οῦτω γοῦν ἡ φύσις ἡμῶν πρὸς τὰ ἄσματα καὶ τὰ μέλη ἡδέως ἔγει καὶ οἰκείως, ὡς καὶ τὰ ὑπομάζια παιδία κλαυθμηριζόμενα και δυσγεραίνοντα ούτω κατακοιμίζεσθαι . . . Διά τοθτο και όδοιπόροι πολλάκις κατά μεσημθρίαν έλαύνοντες ύποζύγια, άδοντες τουτο ποιούσι, την έκ της δδοιπορίας ταλαιπωρίαν ταις ώδαις έκείναις παραμυθούμενοι. Οὐχ δδοιπόροι δὲ μόνον, ἀλλὰ καὶ γηπόνοι ληνοβατούντες, καὶ τρυγώντες, και άμπέλους θεραπεύοντες, και άλλο δτιοῦν έργαζόμενοι, πολλάκις ἄδουσιν. Καὶ ναῦται κωπηλατοῦντες τοῦτο ποιοῦσιν. "Ηδη δὲ καὶ γυναϊκες ίστουργούσαι, καὶ τῆ κερκίδι τοὺς στήμονας συγκεχυμένους διακρίνουσκι, πολλάκις μέν καθ' έκυτην έκάστη, πολλάκις δέ καl π**ά**σκι μίαν τινά μελωδίαν άδουσιν. Ποιούσι δέ τούτο και γυναίκες και όδοιπόροι και ναϊται και γηπόνοι τῷ ἄσματι τὸν ἐκ τῶν ἔργων πόνον παραμυθήσασθαι σπεύδοντες, ώς της ψυχης έπον άπαντα δυναμένης ένεγκειν τὰ ὸχ ληρὰ καί ἐπίπονα, εἰ μέλους ἀκούσειε καὶ ῷδῆς. Οὕτως οἰκείως ἡμῖν ἔχει πρὸς τοῦτο τὸ είδος της τέρψεως ή ψυχή». Ωσχύτως δὲ καὶ ὁ Μέγας Βασίλειος πολλαχού περί της σημασίας και ώφελείας της έκ της μουσικής έν τη έκκλησία καὶ τῷ κοινωνικῷ βίω πραγματευόμενος λέγει : «'Ατενοῦσα γὰρ ἡ διάνοια πάντων διιού περιδράξεσθαι, όμοιον πάσχει γαστρί διά την ύπερδολήν του κόρου, εἰς πέψιν περιαγαγεῖν τὰ πεμφθέντα μή δυναμένη. Βίαιον μέν μάθημα οὐ πέφυκε παραμένειν, τὸ δὲ μετὰ τέρψεως καὶ χάριτος 1 εἰσδυόμενον μονιμώτερον ταῖς ψυχαῖς ἐνιζάνει. Διὰ τοῦτο καὶ τὸ ἐκ της μελφδίας τερπνόν τοις δόγματιν έγκατέμιξεν, ίνα τῷ προσηνεί καὶ λείω της άκοης το έκ των λόγων ώφελιμον ύποδεχώμεθα. . . Διά τουτο καὶ τὰ ἐναρμόνια μέλη τῶν ψαλμῶν ἡμῖν ἐπινενόηται, ἵνα, ὡς οἱ παῖδες την ηλικίαν, η καὶ όλως νεαροὶ τὸ ήθος, τῷ μὲν δοκεῖν μελφδῶσι, τη δ' ἀ-ληθεία τὰς ψυχὰς ἐκπαιδεύωνται. . . Καί πού τις τῶν σφόδρα ἐκτεθηριωμένων ύπο θυμοῦ, ἐπειδὰν ἄρξηται τῷ ψαλμῷ κατεπάδεσθαι, ἀπηλθεν εύθύς τὸ ἀγριαζον τῆς ψυγῆς τῆ μελωδία κατακοιμίσας». Διεξοδικώτερον

<sup>1.</sup> Παραδάλλοντες την θέσιν ταύτην πρός τὰς ἀνωτέρω τοῦ Πλάτωνος καὶ ᾿Αριστοτέλους, βλέπομεν, ὅτι καὶ οἱ πατέρες της ἐκκλησίας ὡς περιεχόμενον της μουσικής παραδέχονται την τέρψιν καὶ ήδονην ἡ τὸ καλούμενον μουσικὸν καλόν.

δὲ ἐξαίρων τὴν δύναμιν αὐτῆς καὶ ὡφέλειαν ὁ Χρυσόστομος ἀποφαίνεται τάδε: «"Εχει γάρ τινα καὶ καθ' έαυτὸ τὸ ἄδειν ήδονην μετὰ τῆς ώφελείας. Τὸ μέν γὰρ κέρδος αὐτοῦ τὸ προηγούμενον, τὸ εἰς τὸν Θεὸν υμνους λέγειν, τὸ τὴν ψυχὴν ἐκκαθαίρειν, τὸ μετάρσιον ποιεῖν τὸν λογισμόν... \*Εχει δέ μετά τούτων διά της μελωδίας και ήδονην πολλήν και παραμυθίαν τινά καὶ ἄνεσιν καὶ σεμνόν ποιεί τὸν ἄδοντα. . . Κὰν γὰρ μυριάκις άσελγής δ ψάλλων ή, αίδούμενος τον ψαλμόν κατακοιμίζει της άσελγείας την τυραννίδα καν μυρίοις ή κακοτς βεδαρυμένος, και ύπο άθυμίας κατεγόμενος, κατακηλούμενος ύπο της ήδονης, κουφίζει τον λογισμόν, πτεροξ την διάνοιαν, καὶ μετάρσιον ἐργάζεται την ψυγήν». 'Αλλαγου δὲ πάλιν λέγει: «Έπειδή γάρ... μνήμην δε ούδεν ούτω μόνιμον ώς μελωδία ποιεί. . . . τῷ μέλει τῆς ψόῆς ὑποκλέπτων τὴν ἀπὸ τῆς μνήμης αἰσγύνην, και την ἀφόρητον άθυμίαν παραμυθούμενος, ἄσματα αὐτὰ πεποίηκεν, ένα τῷ πόθῳ μελφδίας ἀναγκαζόμενοι συνεχῶς αὐτὰ φθέγγεσθαι, συνεχῶς αὐτῶν ὦσι μεμνημένοι, καὶ διηνεκῶς ἔχωσί τινα διδασκαλίαν ἀρετῆς τὴν διηνεκή των άμαρτημάτων μνήμην. "Ιστε γουν, ότι και νυν τὰ μέν ἄλλα ούδ' έξ δνόματος τοις πολλοις έστι βιβλία γνώριμα. την δέ των ψαλμών πραγματείαν επὶ στόματος άπαντες φέρουσι, καὶ αὐτὰς ταύτας τὰς ψδάς: ούτω δι' αύτῶν τῶν πραγμάτων δείκνυται, πόσον ἀπὸ τῆς μελφδίας τὸ κέρδος ἐστίν». Αἱ πολλῶν ἐκ τῶν παρὰ τοῖς πατράσι τῆς ἐκκλησίας ἐκτεθετσαι δλίγαι περικοπαί αδται ίκανῶς δηλοῦσιν οὐ μόνον τὴν συμφωνίαν μεταξύ τῶν ἀργαίων καὶ ἰδίως Πλάτωνος καὶ ᾿Αριστοτέλους καὶ τῶν ἐκκλησιαστικών πατέρων περὶ τῆς δυνάμεως τῆς μουσικῆς,ἀλλὰ καὶ καθιστᾶσι φανερούς τούς λόγους καὶ τὰς ώφελείας, έπομένως τὸν σκοπόν, δι' δν ή μουσική προσελήφθη έν τη έκκλησία. Γινώσκοντες δὲ ήδη τὸν διὰ τῆς μουσικής ἐπιδιωκόμενον σκοπὸν ἐν τῆ ἐκκλησία, εὐκόλως θὰ ἡδυνάμεθα γά κατανοήσωμεν και ποίαν τινά μουσικήν, ποίαν μελοποιταν και ρυθμοποιταν εἰσήγαγον οἱ ἐκκλησιαστικοὶ πατέρες ἐν τῷ χριστιανικῷ ναῷ, καὶ έὰν αὐτοὶ οὖτοι παρέλειπον νὰ δηλώσωσιν ήμτν τοῦτο ἡητῶς, καὶ ἐὰν δἐν διεσώζοντο ήμτν τὰ ἀρχαιότερα ἐκκλησιαστικὰ μέλη.

Η μουσική, ἄτε ἐκφράζουσα ὅ,τ: ἡ γλῶσσα ἀδυνατετ νὰ ἐκδηλώση διὰ τῆς λέξεως, ἀρχομένη ἄρα ἔνθα αὕτη παύει, ὑπῆρξε πάντοτε καὶ ἐν τῆ φυσικὴ αὐτῆς καταστάσει, καὶ μετὰ τὴν ἀνύψωσιν αὐτῆς εἰς ἀνεξάρτητον καὶ ἐξ ἀντικειμένου τέχνην ἡ συμπλήρωσις τῆς ποιήσεως καὶ τῆς λέξεως, μεθ' ἡς ἑνοῦται ἡ μᾶλλον εἰπεῖν συγκλώθεται πρὸς ζωηροτέραν καὶ ἐμφαντικωτέραν κοινὴν ἐνέργειαν, ἐπιρρωννύουσα τὰς ἐντυπώσεις καὶ παθήσεις, τὰς ὁποίας ἐμποιεῖ ἡ ἐκ τῆς διανοίας τῶν λόγων προερχομένη διάθεσις ἐν τῆ ψυχῆ δι' ἀναλόγων μελικῶν, παναρμονίων καὶ ῥυθνώνη διάθεσις ἐν τῆ ψυχῆ δι' ἀναλόγων μελικῶν, παναρμονίων τὰς διανοίας, δύναται μὲν νὰ σημάνη ἄπαντα τὸν πνευματικὸν κόσμον τοῦ

άνθρώπου, πάσας τὰς παραστάσεις, πάντα τὰ διανοήματα, αἰσθήματα. βουλήσεις κτλ., οὐγὶ ὅμως καὶ ἐν τῷ αὐτῷ βαθμῷ τῆς ζωηρότητος. ώς διά της συνεργείας της μουσικης, ήτις διά των τόνων μετά των μελωδικών, παναρμονίων καλ ρυθμικών αὐτών σχέσεων, προκαλεῖ ἀκμαιοτέρας και ζωηροτέρας εντυπώσεις παρά τὰς πάντοτε ἀφηρημένας τῆς γλώσσης λέξεις, αί δποται δεν κινούσι πάντοτε πάθος άνευ μελωδίας καὶ ρυθμών. Σημεΐον δέ, ότε παρίσταται κνάγκη να κινήσωμεν κατά την έρμηνείχν πάθος, τουτο δέν κατορθούται, έὰν δέν παρεγκλίνωμέν πως την φωνήν έπι την μελωδίαν, όπερ δηλον καθίσταται, και έκ των περί ύποκρίσεως τῶν ἀργαίων. Πλὴν δὲ τούτων ἡ γλῶσσα ἀδυνατετ νὰ ἐκφράση άπάτας τὰ; ψυχικὰς διαθέσεις μετὰ τῶν ποικίλων αὐτῶν βαθμῶν, ὡς ἀδυνατεῖ νὰ ἐκδηλώση καὶ ἄπαντα τὰ ἀντικείμενα, ἄτε στερουμένη ονομάτων διά τὰς καθ' Εκαστα (ἀτομικὰς) παραστάσεις, Εχουσα δέ τοιαύτα μόνον διά τὰ εἴδη καλ γένη. Ό,τι δὲ συμβαίνει περλ τὸ διανοητικόν, το αυτό λαμβάνει γώραν και περί το θυμικόν καί βουλητικόν, τὰ δὲ ἐπιφωνήματα τῆς γλώσσης εἶνε μικρὸν τούτου τεκμήριον ή μουσική ἄρα ἐκδηλοῖ καὶ ὅ,τι ή γλῶσσα καθ' ἐαυτὴν ἀδυνατετ νὰ σημάνη. Οὐσία ἢ περιεγόμενον τῆς μουσικῆς εἶνε τὸ μουσικὸν καλόν, ή δε μουσική αύτη καλλονή παντός μελουργήματος, ήτις δεν έγκειται μόνον έν τη αἰσθητικη ήδονη και τέρψει, οὐδέ μόνον έν τη κατ' είδος τεχνική τελειότητι, είνε ούτως είπεζν ύπερχισθητόν τι, ή μάλλον είπεῖν πνευματικόν τι, ἀπερίγραπτον, διὰ λόγων οὐγὶ ἐκληλωτόν, δι' οὐδὲ μιας άναλύσεως παραστατόν, διηκον διά των μελικών σχημάτων και είδων ώς ή ψυχή διὰ του σώματος. Παρά της μουσικης οὐδὲν ἄλλο βεδαίως άπαιτουμεν, είμη ήδεως και έμμελως ήγουντα μελικά σχήματα και είδη. "Ωσπερ δ ποιητής διανοείται διά λόγων καὶ παραστάσεων, ούτως δ μελοποιός διὰ τόνων καὶ ρυθμών, δι' ών καθιστα αἰσθητάς τὰς ίδέας αὐτοῦ, την δημιουργικήν αύτου δύναμιν, τον βαθμόν του ίδεώδους αύτου καλού. Αἱ τέχναι βεβαίως δέν συντήκονται, άλλὰ μόνον συνενοῦνται, συγκλώθονται πρός κοινήν ἐνέργειαν, ἑκάστη δ' αὐτῶν ἐν τῆ συνενώσει ταύτῃ καὶ συμπράζει λαλετ τὴν έαυτῆς γλῶσσαν, ἀκολουθετ τοὺς ἰδίους νόμους του υφους αυτής, ουτε ή ποίησις ή το κείμενον θυσιάζεται χάριν της μουσικής, ἐπειδή ἀποδοκιμάζεται καὶ ἀπορρίπτεται ή λίαν ήδονική μουσα, 1 ή διὰ της ἀφθονίας του μέλους κατακλύζουσα τὸ κεί-

<sup>1 &#</sup>x27;Αριστοφ. Νεφέλαι 970. Εὶ δέ τις αὐτῶν βωμολοχεύσαιτ' ή χάμψειέν τινα χαμπήν, οἴας οἱ νῦν τὰς χατὰ Φρῦνιν ταύτας τὰς δυσχολοχάμπτους, ἐπετρίδετο τυπτόμενος ποιλός, ὡς τὰς Μούσας ἀφανίζων. 'Ο Πλούταρχος περὶ τοῦ Φρύνιδος τούτου λέγει τὰ ἔξης: (1133 BC). Τὸ δ' όλον ἡ μὲν χατὰ Τέρπανδρον χιθαρωθία χαὶ μέχρι Φρύνιδος ἀπλή τις οὖσα διετέλει· σὺ γὰρ ἔξην τὸ παλαιὸν μεταφέρειν τὰς ἀρμονίας καὶ τοὺς ρυθμούς ἐν γὰρ τοῖς νόμοις ἐχάστω διετήρουν τὴν οἰχείαν τάσιν διὸ καὶ ταύτην τὴν ἐπωνυμίαν εἶχον νόμοι γὰρ προσηγορεύθησαν, ἐπειδὴ οὖχ ἔξην παραδήναι χαθ' ἔχαστον νενομισμένον εἶδος τῆς τάσεως», 'Ο δὲ Φερεχράτης ποιεῖ τὴν μουσιχὴν λέγουσαν. «Φρῦνις δ' ἴδιον στρόδιλον ἔμδαλών τινα χάμπτων με χαὶ στρέφων ὅλην διέφθορεν ἐν πέντε χορδαῖς δώδεχα άρμονίας ἔχων».

μενον καὶ καθιστώσα αὐτὸ ἀφανὲ; καὶ ἀκατάληπτον, οὕτε πάλιν ἡ μουστική πρέπει νὰ ἐκλαμδάνηται ὡς δορυφόρος καὶ δούλη τῆς ποιήσεως ἢ του κειμένου, τιθεμένη οὕτως ἐν δευτέρχ μοίρχ καὶ ἀποδαίνουσα διαλεγομένη μουσική, ὡς τινες καὶ ἰδίως ὁ Westphal ἡμκρτημένως περὶ τῆς τῶν ἀρχαίων μουσικῆς δοξάζουσι. Τοικύτην τινὰ διαλεγομένην μουσικὴν μεταχειρίζονται βεδαίως οἱ ἀρχαῖοι μόνον ἐν τἢ ἀναγνώσει τῶν ποιημάτων κατὰ τὸν Κοιντιλιανὸν ᾿Αριστείδην, ἱ καὶ ἐνίοτε ἐν τἢ ρητορικὴ κατὰ τὸν ᾿Αριστοτέλην καὶ τοὺς τεχνογράρους. Ἐὰν πραγματικῶς ἡ ἀρχαία μουσικὴ ἤτο δούλη τῆς ποιήσεως, ἐπομένως είχε ἐπουσιώδη σημασίαν καὶ δύναμιν, τότε ὁ τοῦ ᾿Αριστοτέλους ὁρισμὸς τῆς τραγφδίας δὲν ἤθελε πετριέχει τὴν φράσιν αἡδυσμένω λόγω ... λέγω δὲ ἡδυσμένον λόγον τὸν ἔχοντα ρυθμὸν, ἀρμονίαν καὶ μέλος», καθότι ὡς γνωστὸν οἱ δρισμοὶ δὲν ἔχουσια ἔπουσιώδη γνωρίσματα, ὅπερ δὲν ἡγνόει βεδαίως ὁ πατὴρ τῆς λογικῆς.

'Αρχικῶς δὲ προϊὸν φυσικὸν τῶν ψυχικῶν παθήσεων καὶ διαθέσεων ἡ μουσικὴ οδσα, κατὰ φυσικὸν λόγον, ἀκροωμένη δύναται πάλιν διεγέρσεις καὶ παθήσεις νὰ προκαλῆ, ² «τῶν εἰς τὸ μελφθεῖν τρεπομένων,τῶν μὲν ἐν εὐθυμίαις ὑφ' ήδονῆς, τῶν δὲ ἐν ἀχθηδόσιν ὑπὸ λύπης³ κτλ. "Η φαινομένη δὲ ἀντίφασις, ὅτι κινητικὸν καὶ παθητικὸν οὖσα ἡ μουσικὴ, πῶς δύναται νὰ καταστέλλῃ τὰ πάθη καὶ καταπραύνῃ, λύεται, ἐπειδὰν ἀναλογισθῶνοι, ὅτι διὰ τῆς διεγέρσεως παθήσεων ἐναντίων τῶν ὑπαρχουσῶν ἐξασθενοῦται ἐμμέσως ἡ κατ' ἐνέργειαν διάθεσις τῆς ψυχῆς, εἰς τὰ ἐναντία πάθη περιαγομένης, δν τρόπον λέγεται ὅτι «Πυθαγόρας νεανίαν τινὰ σὺν αὐπτῆ κωμάζοντα μετὰ λαμπάδος κατὰ αὐλητρίδος τόν τε οἶκον αὐτῆς ἐμπρῆσαι σπεύδοντα διὰ ζηλοτυπίαν, ἐπέσχε τῆς μανίας, παρακελευσάψενος τῇ αὐλητρίδι μεταδαλέσθαι τὸν ῥυθμὸν ἐπί τι καταστηματικώς τερον μέλος τὸ καλούμενον σπονδεῖον». 4 °Εν δὲ τῶν κυριωτάτων τελῶν

<sup>1 \*</sup>Αριστ. Κοϊντιλ. σελ· 7. Της χινήσεως (της φωνης) ή μέν συνεχής, ή δὲ διαστηματική, ή δὲ μέση—μέση δὲ ἡ ἔξ ἀμφοῖν συγκειμένη· ἡ μέν οὖν συνεχής ἐστιν, ἡ διαλεγόμεθα· μέση δὲ, ἡ τὰς τῶν ποιημάτων ἀναγνώσεις ποιούμεθα χτλ.

<sup>2</sup> Θεοφρ. Μία δὲ φύσις της μουσικής, κίνησις της ψυχής. 3 Πλούτ. Λέγει δὲ Θεόφραστος μουσικής ἀρχάς τρείς είναι, λύπην, ήδονάν, ένθουσιασμόν,

φε έκάστου τούτων παρατρέποντος έκ του συνήθους και έγκλίνοντος τὴν φωνήν.

4 Γαληνός βιόλ. Ο΄. περὶ τῶν καθ΄ 'Ιπποκράτην καὶ Πλάτωνα δογμάτων κεφ. 5. Καὶ τοὺς τρόπους δέ φησι τῆς ἀσκήσεως ἡ τῶν παθῶν αἰτία γνωρισθείσα διωρίσατο τούς μὲν γὰρ ἐψ τοιοτοδε ρυθμοτς αμα καὶ ἀρμονίαις, καὶ ἔπιτηδιύμασι τοὺς δὲ ἐ τοτς τοιοτοδε διαιτάσθαι κελεύσομεν, ῶσπερ ὁ Πλάτων ἡμὰς ἐδίδαξε τοὺς μὲν ἀμδλετς καὶ νωθρούς, καὶ ἀθύμως, ἔψ τε τοτς ὀρθίσις ρυθμοτς καὶ τατς κινούσαις ἰσχυρῶς τὴν ψυχήν ἀρμονίαις, καὶ τοτς τοιούτοις ἔπιτηδεύμασι τρέφοντες τοὺς δὲ θυμικωτέρους καὶ μανικώτερον ἄττοντες ἐν τατς ἐναντίαις ἔπεὶ διατί πρὸς θεῶν · ἐρωτήσω γὰρ ἔτι τοῦτο τοὺς ἀπὸ τοῦ Κρυσίππου, Δάμων ὁ μουσικός αὐλητρίδι παραγενόμενος αὐλούση τὸ φρύγιον νεανίαις τισὶν οἰνωμένοις, καὶ μανικὰ ἄττα διαπραττουμένοις, ἐκλιευσεν αὐλησαι τὸ δώριον οἱ δὲ εὐθὺς ἔπαύσαντο τῆς ἔμπλήκτου φορᾶς οὲ γὰρ δήπου τάς δόξας τοῦ λογιστικοῦ μεταδιδάσκονται πρὸς τῶν αὐλημάτων, ἀλλὰ τὸ παθητικὸν τῆς ψυχής, ἄλογον ὑπάρχον, ἔπεγείρονταί τε καὶ καταπραύνονται διὰ κινήσεων ἀλόγων · τῷ μὲν γὰρ ἀλόγω διὰ τῶν ἀλόγων ἤτε ιἰφέλεια καὶ ἡ βλάδη · τῷ λογικῷ δὲ δι' ἔπιστήμης τε καὶ εὐμαθίας καὶ ταῦτα οὖν ἐκ τῆς τῶν παθῶν αἰτίας γνωσθείσης ιἰφελετοθαί φησιν ἡμᾶς ὁ Ποσειδώνειος.

της Ελληνικής μουσικής, καὶ ίδίως της ύπό του Πλάτωνος ἀνεγνωρισμένης, καὶ ύπό τῶν εἰς οὐδὲν ἄλλο τοσοῦτον, ὅσον εἰς τὰ της μουσικής καὶ της κρώσεως αὐτης ἔν τε τη ἐκκλησία καὶ κοινωνία πλατωνιζόντων ἐκκλησιαστικῶν πατέρων, ἦτο ἡ ἐξασθένησις τῶν παθημάτων της ψυχης, ὅπερ ἀνωτέρω ἀνομάσαμεν παιδαγώγημα, καὶ ὅπερ ὁ μέγας της ἀρχαιότητος πολυίστωρ καλεϊ κάθαρσιν τῶν παθημάτων. 1

αΤής μουσικής οὖν λόγω καὶ μέλει τὸν ἀκροκτὴν δουλουμένης, καὶ διὰ ποικίλων μεταδολῶν φωνής τε καὶ σχημάτων εἰς οἰκειότητα τῶν λεγομένων ἐπισπωμένης, τὴν ἡδονὴν δὲ φυσικὴν ἐχούσης, καὶ δέλεαρ ἰσχυρόν, δι' ἡς καὶ τὰ ἄλογα ζῷα ἀλισκονται, οἱ μὲν παντάπασιν ἄγευστοι τῶν ταύτης καλῶν βοσκηματώδεις εἰσὶ καὶ ἄγριοι καὶ θηριώδεις, οἱ

1 'Ο Πλάτων εν τῷ γ' τῆς Πολιτείας (410,6) πρὸς παιδείαν τῶν νέων θεωρετ ἀναγκαιοτάτας συγχρόνως την μουσικήν και γυμναστικήν κεκραμένας, τούς δε λόγους έκθέτει διά των έξης: \*'Αρ' οὖν, ην δ' έγώ, ὤ Γλαύχων, καὶ οἱ καθιστάντες μουσική καὶ γυμναστική παιδεύειν οδχ οδ Ενεκά τινες οξονται καθιστάσιν, ένα τη μέν το σώμα θεραπεύοιντο τη δε την ψυχήν; Obe l'avoits, elnou, de diatileurai abthu thu diauoiau, of au pupuantiem pleu dia blou buiλήσωσι, μουσικής δε μή ἄψωνται; ή ὅσοι ἀν τοδναντίον διατεθώσιν; τίνος δέ, ή δ' ὅς, πέρε λέγεις; άγριότητός τε καί σκληρότητος, καί αυ μαλακίας τε καί ήμερότητος, ήν δ' έγώ... ότι οί μέν γυμναστική άκράτω χρησάμενοι άγριώτεροι του δέοντος άποδαίνου ειν, οί δέ μου σική μαλακώτεροι αδ γίγνονται ή ώς κάλλιον αδτοίς. Καί μήν, ήν δ' έγώ, τό γε άγριον το - θυμοειδές αν της φύσεως περέχοιτο, και όρθως μέν τραφέν άνδρετον αν είη, μαλλον δ' έπιτα« θέν του δέοντος σκληρόν τε και χαλεπόν γίγνοιτο άν, ώς το είκος... Τί δέ; το ήμερον ούχ ή φιλόσοφος αν έχοι φύσις; καὶ μαλλον μέν άνεθέντος αύτου μαλακώτερον αν είη του δέοντος, καλώς δὲ τραφέντος ήμερόν τε καλ κόσμιον... Οδκούν όταν μέν τις μουσική παρέχει καταυλείν και καταχείν της ψυχης δια των ώτων ώσπερ δια χώνης, ας νου δή ήμείς ελέγομεν τὰς γλυκείας τε καί μαλακά; καί θρηνώδεις άρμονίας, καί μινυρίζων τε καί γεγανωμένος ύπο της ώδης διατελεί τον βίον όλον, ούτος το μέν πρώτον, εί τι θυμοειδές είχεν, φανεό αιουδος επιχαζε και Χουαιπος εξ αχούστος και ακγύδος ενοιώσες, οιας ο, ενέχως μή ανίη αλλά κηλή, το μετά τούτο ήδη τήκει και λείδει, έως αν έκτηξη τον θυμόν και έκτέμη ώσπερ νεθρα έχ της ψυχής και ποιήσει μαλθακόν αιχικητήν... Και έαν μέν γε έξ άρ-Χής φύσει άθυμον λάδη, ταχύ τουτο διεπράξατο, έαν δε θυμοειδή, ασθενή ποιήσας τον θυμόν άξύρροπον άπειργάσατο, άπό σμικρών ταχό έρεθιζόμενόν τε καί κατασδεννύμενον άκρόχολοι ρύν και δργίλοι αντί θυμοειδούς γεγένηνται, δυσκολίας έμπλεοι. Τί δέ; αν αύ γυμναστική πονή καὶ εδωχήται εὖ μάλα, μουσικής δὲ καὶ φιλοσοφίας μὴ ἄπτηται, οὐ πρώτον μὲν εὖ γοχων το σώμα φρονήματος τε καὶ θυμοῦ εμπίπλαται καὶ ἀνδρειότερος γίγνεται αὐτος αὐτοῦ; Τί δέ; ἐπειδάν άλλο μηδέν πράττη μηδέ κοινωνή Μούσης μηδαμή, οδα εί τι καί ένην φιλομαθές έν τη ψυχή, ατε ούτε μαθήματος γευόμενον οδόενος ούτε ζητήματος, ούτε λόγου μετίσχον ούτε της άλλης μουσικής, ασθενές το καλ κουφον και τυφλόν γίνεται, άτε οδα έγειρόμενον οδόξ τρεφόμενον οδόξ διακαθαιρομένων των αξοθήσεων αδτοδ;... Μισολόγος δή, οξμακ ό τοιούτος γίγνεται και άμουσος, και πειθοί μέν δια λόγων ουδέν έτι χρηται, δία δέ και αγριότητι ώσπερ θηρίον πρός πάντα διαπράττεται, και έν άμαθία και σκαιότητι μετά άρρυθμίας τε και άχαριστίας. Επειδή δ' όντε τούτω, ώς ξοικε, δύο τέχνα θεόν έγωγ'αν τινα φαίην δεδωκέναι τοξς άνθρώποις μουσικήν τε καί γυμναστικήν, έπὶ τὸ θυμοειδές καὶ τὸ φιλόσοφον, οδα έπι ψυχήν και σώμα, όπως άν άν άλληλοιν ξυναρμοσθήτον έπιτεινομένω και άνιεμένω μέχρι του προσήχοντος... Τὸν χάλλιστα ἄρα μουσική γυμναστικήν κεραννύντα καὶ μετριώ. τατα τη ψυχή προσφέροντα, τουτον δοθότατα αν φαίμεν είναι τελέως μουσικώτατον καί εδαρμοστότατον, πολύ μάλλον ή τὸν τὰς χορδάς άλληλαις ξυνιστάντα.

δὲ τὴν μάθησιν αὐτῆς καὶ ὁρθὴν χρῆσιν ἀσπασάμενοι ἤμεροι καὶ ὑπεραίροντες κατὰ τὴν φιλανθρωπίαν, εὐδαίμονες δὲ διὰ τὴν ἀρετὴν καὶ ἐπιστήμην. Όρθῶς δὲ καὶ ὁ Λούθηρος περὶ αὐτῆς ἀποραίνεται λέγων «μετὰ τῶν θεραπευόντων τὴν μουσικὴν συναναστρέφου ἀφόδως οἱ κακοὶ δὲν ἔχουσιν ἀσματαν. Τὰ μέχρι τοῦδε ὀλίγα ταῦτα περὶ τῆς δυνάμεως τῆς μουσικῆς εἰρημένα νομίζομεν,δτι εἶνε ἰκανὰ νὰ παράσχωσιν ἀμυδράν τινα ἰδέαν περὶ τῆς μυστηριώδους δυνάμεως αὐτῆς, περὶ τῆς μεγίστης σημασίας ἐν τῷ κοινωνικῷ βίῳ, περὶ τῆς ὑψίστης σπουδαιότητος, ἡν ἀποδίδουσιν αὐτῆ ἄπασαι αὶ τῆς ἀρχαιότητος φιλοσοφικαὶ αἰρέσεις, Πλάτων καὶ ᾿Αριστοτέλης, Πυθαγορικοὶ καὶ Στωϊκοὶ, καὶ περὶ τῆς ὑψηλῆς ἀποστολῆς, ἡν εἶχεν τῆ ἀρχαία κοινωνία καὶ θρησκεία, καὶ ἡν κέκτηται καὶ σήμερον παρὰ τοῖς πεπολιτισμένοις λαοῖς.

Δεν είνε δε ἀπάτη, εάν, εἰπόντες ἀνωτέρω ὅτι ἡ μουσική είνε ἐπὶ μέρος είκων του έθνικου βίου, παραδεγόμεθα ἐπίδρασιν καὶ ἐπιρροὴν του έθνικοῦ γαρακτήρος έν τη άναπτύξει καὶ μορφώσει ταύτης. Ἡ ίστορία των μουσικών τεχνών ἀποθεικνύει, δτι έκαστος μελοποιός έρείδεται έπὶ τῶν ὤμων τοῦ πρὸ ἀὐτοῦ ἀκμάσαντος, τὸ δὲ σύνολον τῆς μουσικῆς ἀναπτύξεως τοῦ ίδίου ἔθνους ἀποτελεῖ τὴν βάσιν τῆς μουσικῆς αὐτοῦ ἐκπαιδεύσεως ώστε τὸ καλλιλογικόν αὐτοῦ αἴσθημα παιδιόθεν διαπλάσσεται και έκπαιδεύεται διά της άδιαλείπτου άκροάσεως της μέχρις αὐτοῦ προ-δεδημιουργημένης ιδίας έθνικης μουσικης. Ο μελοποιός παραλαμβάνει την μουσικήν την δρίζουσαν την διεύθυνσιν αύτου ώς παράδοσιν, δν τρόπον δ ποιητής παραδέχεται έχ τοῦ στόματος τοῦ λαοῦ τὴν γλωσσικὴν ὕλην, την δποίαν ἔπειτα μεταμορφοί εἰς ἔργα αὐτοῦ. ᾿Αληθῶς δὲ πάντοτε βλέπομεν τούς περιφήμους μελοποιούς κατ' άργας ἐπί τινα χρόνον βαίνοντας έπὶ τὰ ἔχνη τῶν πρὸ αὐτῶν ἀκμασάντων, πρὶν ἔτι ἀναπτύξωσι τὸ ἔδιον ύφος, κατά δὲ τὸν Goethe αππτα τέχνη γνητία δφείλει νὰ παραχθη ἐκ παραδεδομένου τινός». Αί βάσεις, έφ' ών πας μελοποιός άρχεται να οίκοδομή, όφείλουσε να είνε έθνεκαί. Διότε πας τεγνίτης οίασδήποτε καὶ ήλίκης εὐφυίας, ἀπό της στιγμης καθ' ήν βλέπει το φως, περιστοιχίζεται ύπο τῶν τῆς πατρίδος αύτου βιωτικῶν σχέσεων, αἴτινες καθιστῶσιν αὐτον όποῖος είνε, ἐγχαράττουσαι αὐτῷ τὸν χαρακτήρα αὐτῶν, καὶ παρέχουσαι αὐτῷ τὰς πρώτας διευθύνσεις καὶ τὰ πρῶτα τέλη. Τὴν ὅλην ἄρα πρός ππσαν μόρφωσιν παραλαμβάνει, οΐαν προσφέρει αὐτὴν δ έθνικὸς βίος τοῦτο δὲ ἐκτελεῖται ἄνευ προαιρέσεως αὐτοῦ, ἄνευ συνειδήσεως. Ή γνώμη δὲ αὕτη τῆς ὑπάρξεως ἐθνικῆς μουσικῆς, εἰ καὶ ἀληθῶς τῆς μουσικής τὸ ψυχολογικόν περιεχόμενον δέν ήρευνήθη εἰσέτι ἰκανῶς, ὥστε νὰ δύνανται νὰ δρισθῶσιν αί ἐθνικαὶ διαφοραὶ διὰ λόγων, ὑποστηρίζεται καὶ ύπὸ τῆς γενικῆς παραδοχῆς ἐταλικῆς, γαλλικῆς, γερμανικῆς κ.τ.λ. μουσικής, και ύπο του μεταξύ αύτων άγωνος. Ώσχύτως δέ παρχτηρούμεν, ὅτι καὶ κατὰ τὴν λαμπρὰν ἐποχὴν τῆς ἀρχαίας Ἑλλάδος, ἀναπτυχθέντος τοῦ ἐθνικοῦ αἰσθήματος, καταδιώκονται αὐστηρῶς τὰ ἀσιανὰ ὅργανα, ὅπως πάλιν τὰ ἑλληνικὰ ἐν Ῥώμῃ κατὰ τὴν ἐποχὴν τῆς ἰσχυροτάτης ἐθνικῆς συνειδήσεως. Διὰ τοὺς εἰρημένους δὲ λόγους, τὸ εἰδος ὡρισμένης διεθνοῦς μουσικῆς, ὅπερ ἀντεπροσώπευόν τινες τῶν μελοποιῶν ἐν
τῆ τελευταίᾳ ἐποχῆ, δὲν ἡδυνήθη νὰ καρποφορήσῃ, διότι δὲν ἐρριζοβόλει ἐπ' οὐδενὸς οἰκείου ἐδάφους. Οὐδόλως δὲ παράδοζον,ἐὰν πολλοὶ ἐξ ἡμῶν
δὲν τέρπωνται ἐκ τῆς σήμερον ἐκκλησικστικῆς μουσικῆς, ἀλλὰ διὰ τοὺς
αὐτοὺς τούτους λόγους εὐλόγως καὶ ὀρθῶς δυσκνασχετοῦντες, δικαίως κατακραυγάζωσι κατ' αὐτῆς, ἄτε ἔχοντες ῆδη ἐσχηματισμένην πεποίθησιν,
ὅτι αὕτη δὲν εἶνε ἐθνικὴ μουσική, ὡς προϊόντος τοῦ λόγου θέλει ἀποδειχθῆ.

Τήν θεωρίαν δὲ ταύτην ἐπικυροῦτιν ἀληθη συμβάντα. Ὁ Bodenstadt π. γ. λόγον ποιούμενος περί της τά τε ώτα και την καρδίαν διαρρηγνύσης περσικής μουσικής, διηγείται ότι νεανίαι Πέρσαι ἀπεργόμενοι τής πατρίδος των είς Πετρούπολιν, καὶ έκεῖ έκπαιδευόμενοι μετὰ τὴν έπιστροφήν είς την πατρίδα αὐτῶν, ἀκούουσι μετὰ μείζονος τέρψεως την έθνικήν αύτων μουσικήν, πρό πολλού ποιούμενοι αύτην παντός είδους μουσικής και τέρψεως των θεάτρων και ώδείων της Πετρουπόλεως. Ώσαύτως δ Amiot διηγείται περί των Σινών, δτι έκτελέσας πρό αὐτών les plus belles sonnates, les airs de flûte les plus melodieux et les plus brillants, où móνον δεν έτερπε ούδ' έκήλει αὐτούς, άλλὰ και ήνωγλει και κατεβασάνιζεν, φατε εμι τεγοης είμον αφτώ, ατοιαύτα πεγλ και πεγάριαι θεν είνε ριφ τὰ ὧτα ἡμῶν, οὐδὲ τὰ ὧτα ἡμῶν διὰ τοιαύτας μελφδίας», εἰ καὶ ἡ κατασχευή του ώτος, έσωτερική και έξωτερική, πάντων των άνθρώπων οὐδόλως διαφέρει. Ἐπίσης δ μέγας Ναπολέων ἐν Αλγύπτω τῆ προτάσει τοῦ Monge ἐπειράθη νὰ κερδίση τὰς συμπαθεία; τῶν μωαμεθανῶν καὶ διὰ της μουσικης. Πολυάριθμος δε όρχήστρα, ἀποτελουμένη έκ των ἀρίστων μουσικών, έξετέλεσε πρό των έπισημοτάτων της χώρας και μεγάλου πλήθους μεγαλοπρεπή μελουργήματα, έντεχνον κα! έπιστημονικήν μουσικήν, άπλας μαλακάς μελωδίας, πολεμικά έμβατήρια, συλλήβδην παντός είδους μουσικήν. Τὰ πάντα εἰς μάτην οἱ μουσουλμάνοι ἔμειναν ψυχροὶ καὶ ἀδιάφοροι πρός δλα ταστα έκ τούτου δ Monge έκμανείς ανέκραξεν οί αχυροκέφαλοι είνε ἀνάξιοι τοιαύτης μουσικής, μή καταπονεϊσθε ματαίως κρούσατε αύτοις τὸ Mabrough, τοῦτο ἴσως προσήκει αὐτοις. Ἡ ὀρχήστρα πάραυτα ήρξατο της κρούσεως αὐτοῦ, καὶ παραγρημα ή ἐνέργεια ὑπηρξε μεγάλη, δπερ δ Chateaubriand έξήγησεν, ἀνερευνήσας καὶ ἀνακαλύψας ὅτι ἡ μελφδία ήτο ἀσιανή, μετενεχθεῖσα εἰς Γαλλίαν διὰ τῶν σταυροφόρων. Ταϋτα άρχοϋσι νομίζω πρὸς ὑποστήριξιν της γνώμης, ὅτι ὑπάρχει ἐθνική μουσική, ή μαλλον είπειν, το έθνος έξασκει έπιρροήν έπι της άναπτύξεως

της μουσικής αὐτοῦ. Ἐκ τούτου εὐκόλως κατανοεῖται, ὅτι, ἵνα ἡ μουσικὴ ἐκπληρώτη τὴν ὑψηλὴν ἀποστολὴν αὐτης, ὀρείλει νὰ εἴνε ἐθνική. Της ἐκτεθείσης ταὐτης θεωρίας θέλομεν ἀναμνησθη προσέτι ἐν τῷ περὶ της ἰερᾳς μουσικής τῶν πρώτων χριστιανικῶν χρόνων, ὁποία δηλαδὴ ἤτο ἡ κατ'ἀρτας εἰσαχθεῖσα μουσικὴ εἰς τὸν χριστιανικὸν ναόν, ἤτις βεθαίως δὲν ἠδύνατο νὰ εἴνε εἰμὴ ἐθνική, οὐχὶ ξένη καὶ ἄγνωστος, ἢ ἐντελῶς νέα μελοποιία, μηδὲν κοινὸν ἔγουσα πρὸς τὴν σύγχρονον ἰερὰν μουσικὴν τῆς τῶν ἐθνικῶν θρησκείας, καὶ πρὸς τὴν τότε τεχνικὴν τῶν θεάτρων μουσικήν, ὀργανικήν τε καὶ φωνητικήν, κατά τε τὸ μουσικὸν τοὐλάχιστον διάγραμμα, καὶ κατὰ τὸ ἐξαγγελτικὸν ἢ ἑρμηνευτικὸν, ἤτοι τὸ πρακτικὸν μέρος.

Ή ἀνωτέρω ἐκτεθεῖτα θεωρία περὶ ὑπάρξεως ἐθνικῆς μουσικῆς ἐπικυ. ρούται καὶ ἐκ τῶν έξης σκέψεων. Ὠς γνωστὸν πρὸς κατάληψιν οἰασδήποτε μουσικής, πλήν των ζώντων μνημείων, ήτοι των μελικών συνθέσεων, έξ ων λαμβάνομεν γνωτιν του περιεχομένου τ/ης μελοποιίας και δυθμοποιίας, τοῦ μουσικοῦ δηλονότι καλοῦ, ὅπερ δέν είνε ἀπλοῦν, ἀλλὰ σύνθε τον, — συγκείμενον έκ του στοιγειώδους καλου, ήτοι των ήδέως διεγειρόντων άκουστικών λόγων, δεύτερον δέ έκ του κατ' είδος καλου και τρίτον έκ του ίδεώδους καλού, όπερ είνε τό έν αύτοις τοις τόνοις πνεύμα, - χρήζομεν βεδαίως κατά πρώτον νά γινώσκωμεν το μουσικόν διάγραμμα, τον άρμονικόν κανόνα ἢ τὸ καλούμενον ἀμετάδολον σύστημα, ἐπὶ τῇ βάσει τῆς διαιρέσεως του δποίου ό μελοποιός συνθέτει τὰ μέλη αὐτου, καὶ πρός τὸ δποτον ή ἀκοή ἄνευ συνειδήτεως παραβάλλει ἀστραπηδόν τὰ προσπίπτοντα αύτη μελικά σγήματα. μόνον δέ διά τοιαύτης παραδολής άντιλαμβάνεται ή οίκεία αϊσθησις το ίδιον και τερπνόν των τονικών κινήσεων. "Ωσπερ δέ, ΐνα δ ἀοιδός ἐξαγγέλλη μελωδίας καθαρώς καὶ ἐμφατικώς, ὀφείλει νὰ κατέχη δ λάρυγξ αύτου ακριδέστατα και σταθερώτατα τούς φθόγγους και τὰ διαστήματα της μουσικης κλίμακος, ΐνα ούτω δύνηται νὰ μεθιστή καί κρατή την φωνήν η την μελωδίαν άκριδως έπι των βαθμίδων της κλίμακος, ότω δέ μαλλον έντριδής και έγκρατής τούτου είνε, τόσω καθαρώτερον έκφαίνεται τὸ κηλοῦν καὶ τέρπον ἰδιοφυές τῆς μελφδίας, τοσοῦτον έμφαντικώτερον ἄδει, τοιούτω τρόπω καὶ δ ἀκροατής, ΐνα προσηκόντως μελφδίαν τινὰ ἐκτιμήση, ὀφείλει ὡσαύτως νὰ κατέχη ἀκριδῶς ἡ ἀκοἡ αὐτοῦ ἢ μ.Σλλον εἰπεῖν ἡ συνείδησις τὸν άρμονικὸν κανόνα, τὰς ἀκουστικάς αὐτου σχέσεις, ΐνα δυνηθη νὰ ἐκτιμήση ἐπαξίως τὸ ἰδιοφυές καὶ τὴν καλλονήν του μελουργήματος. Έκ τούτων δέ κατάδηλον καθίσταται, δτι προϋπόθεσις και πρωτίστη συνθήκη, πρώτιστον έργον του μελοποιου είνα δ εἰσάπαξ σταθερὸς καθορισμὸς τοῦ μουσικοῦ κανόνος ἢ διαγράμματος, άνευ δέ τούτου ή πληθύς των είς την άκοην προσπιπτόντων ήχητικών κυμάτων διά το ύπερμετρον αύτων ποσον δέν ήθελεν άντιλαμβάνεσθαι

ύπο της αισθήσεως, έλν αύτη δεν ήδύνατο νὰ διακρίνη αὐτὰ κατὰ βού. λησιν καὶ χρείαν, ἐὰν δὲν ἠδύνατο νὰ τὰ ἐγκατατάσση εἰς τὰς θήκας των είσάπαξ καθορισθεισών βαθμίδων του άρμονικου κανόνος. Το μουσικόν άρα διάγραμμα, ούτινος ή διαίρεσις και αι άκουστικά σγέσεις μέγρι βαθμοῦ τινος είνε κατά συνθήκην, θέσει καὶ οὐ φύσει — διότι άλλως, ἐπειδή ή άκοή έγει την αὐτην φυσικήν κατασκευήν παρ' άπασι, ἔπρεπεν άπαντα τὰ ἔθνη νὰ ἔχωσι τὸ αὐτὸ μουσικὸν διάγραμμα — ὁ άρμονικὸς δηλαδή κανών, ή μουσική κλίμαξ δμοιάζει την κλίνην του Προκρούστου, έντὸς της δποίας στενοχωρούνται άπασαι αί τονικαί παθήσεις. Ο,τι δέ έκ της μεγάλης πλημμύρας τῶν τονικῶν παθήσεων δὲν ἐγκατατάσσεται ἐν ταῖς θήκαις η έν ταϊς στοιχειώδεσι συμφωνίαις της μουσικής κλίμακος, τοῦτο είωθότως παιακούομεν, όπως δ του τεχνίτου δφθαλμός δέν δέχεται άπάσας τὰς ἐντυπώσεις χωρίου τινός, ἀλλὰ μόνας τὰ; δριζούσας τὸν γαραπτήρα αὐτοῦ, ἢ ὅπως ὁ ζωγράφος βλέπει μόνον ὅ,τι θέλει καὶ βούλεται. Διὰ τοῦτο δὲ λαοὶ, ὧν ή τοῦ άρμονικοῦ κανόνος διαίρεσις εἶνε διάφορος, δέν δύναται νὰ ἐννοήσωσι τὴν μουσικὴν ἄλλων λαῶν, διάρορον μουσικόν διάγραμμα έχόντων, οὐδε νὰ εὐφρανθῶσιν εξ αὐτῆς,ὅπερ, ὡς ἀνωτέρω παρετηρήθη, συμβαίνει μεταξύ της μουσικής των Κινέζων και Εύρωπαίων κτλ. Διὰ τὸν αὐτὸν δὲ λόγον καὶ ἐκ τῶν ἡμετέρων οἱ μὲν ἐκπαιδευθέντες διὰ τοῦ μουσικοῦ διαγράμματος τῆς εὐρωπαϊκῆς μουσικῆς, ἢ ἐκ νεαεπε ήλικίπε ακούοντες αὐτήν, η έθισθέντες διά μπκροχρονίου διπμονης έν εύρωπατκατς πόλεσιν, δέν εύρίσκουσιν οὐδεμίαν τέρψιν εἰς τὴν σήμερον ἐκκλησιαστικήν μουσικήν και τὰ τουρκικὰ μέλη, ής τὸ μουσικὸν διάγραμμα διαφέρει του εύρωπαϊκου κατά την διαίρεσιν, και ην και ή περί το άδειν άγνοια των πλείστων έκ των καλουμένων ίεροψαλτων, καθιστά έτι άνυπόφορον καὶ ἀηδεστάτην ῥινωδίαν οἱ δὲ ἐντελῶς ἄγευστοι εὐρωπαϊκής μουσικής, κατακηλούνται έκ τής νύν ίερας μουσικής καλ έκ τών τουρκικών μελωδιών1, ἀπαρέσκει δέ αὐτοῖς ή εὐρωπαϊκή, ής τὸ μουσικόν διά.

1 Κατά την ἐν Τουρκία διαμονήν μου παρετήρησα, ὅτι οὕτε οἱ χωρικοὶ τέρπονται ἐκ τῆς ἐν ταῖς πόλεσι μουσικῆς, ἤτις κατά τε τὰς ἀκουστικὰς σχέσεις τοῦ μουσικοῦ διαγράμματος καὶ κατὰ τὴν μελοποιίαν εἶνε τουρκικὴ καὶ ἔρρινος, οὕτε πάλιν οἱπολίται εὑρίσκουσι τέρψιν ἐν τῆ δημώδει μουσικὴ χωρικῶν, ἤτις ἐν φυσικὴ καταστάσει διατελοῦσα, διαφέρει κατά τε τὸ μουσικὸν διάγραμμα καὶ, ὡς πασίγνωστον, κατὰ τὴν μελοποιίαν,οῦσα προσέτι ἐντελῶς ἀπηλλαγμένη τῆς ῥινωδίας, ὅπερ δυνάμεθα νὰ ἀντιληφθῶμεν ἰδίοις ὡσίν, ἀκροώμενοι χωρικῶν ἀσότων χορευτικὰ ἄσματα, καὶ μάλιστα ὅπου ὁ πληθυσμὸς εἶνε καθαρὸς ἐλληνικὸς καὶ ἀμιτής. Ἐξ ἰδίας ἀντιλήψεως καὶ παρατηρήσεως γινώσκω, ὅτι οἱ περὶ τὰ Ἰωάννινα κατοικοῦντες χωρικοὶ 『Ελληνες οὐχὶ μόνον οὐδεμίαν εὐρίσκουσιν ἡδονὴν εἰς τὴν ἐν τῆ πόλει μόνον ἐπικρατοθσαν ἔρρινον τουρκικὴν μουσικήν, ἀλλὰ καὶ δυσαρεστούνται καὶ ἐνοχλοῦνται ἀκούοντες αὐτής, μισοῦσι δὲ μάλιστα αὐτὴν εἰς τοιοῦτον βαθμόν, ὥστε δνομάζουσιν αὐτὴν δι' ὑδοιστικωτάτου δνόματος, ὅπερ ἐκ σεδασμοῦ πρὸς τὴν ἡθικὴν δὲν δύναμαι νὰ ἀναφέρω. Κατὰ τῆν τελευταίαν ἐν τῆ εἰρημένη πόλει διατριδήν μου, ἤκουον ἀπάσας τὰς μελωδίας, τὰς ἀδομένας τουρκιστὶ ὑπὸ τῶν ἀνατολιτῶν στρατιωτῶν, ζεῖμπέκων καλουμένων, μιμουμένας καὶ ἐπαναλλαμδανομένας ἐν ταῖς διαχύσεσιν ὑπὸ τῶν ἐλλήνων πολιτῶν, τῶν τουρκικῶν μελῶν ἔφαρμοζο-

γραμμα είνε τό αὐτὸ καὶ τῶν ἀρχαίων βυζαντινῶν, τὸν δὲ λόγον τούτου παρέχει ἡμῖν ὁ Ψευδαριστοτέλης ἐν τῷ ιθ΄ τῶν προδλημάτων λέγων αΔιὰ τί ἤδιον ἀκούουσιν ἀδόντων ὅσα ἂν προεπιστάμενοι τυγχάνωσιν τῶν μελῶν, ἢ ὧν μὴ ἐπίστανται; πότερον ὅτι μᾶλλον δηλος ὁ τυγχάνων ὥσπερ σκοποῦ, ὅταν γνωρίζωσι τὸ ἀδόμενον; . . . ἔτι καὶ τὸ σύνηθες ἡδὺ μᾶλλον τοῦ ἀσυνήθους».

\*Ωσαύτως δὲ ἐὰν οἱ εἰθισμένοι νὰ τέρπωνται ἐκ τῆς σήμερον ἱερᾶς μουσικής και της ρινωδίας αὐτης δεν κατακηλώνται έκ των κατά κάθετον γραμμήν έπωχοδομημένων συναμφιδόλων 1 συμφωνιών και συζυγιών, τουεέστιν έὰν δὲν ἀρέσκη αὐτοῖς ἡ παναρμόνιος ῷδή,ἡ άρμονική πολυφωνία, δ λόγος είνε φυσικός καὶ ἀπλούστατος, ἐλλείπουσι δηλαδή αὐτοῖς αἱ βάσεις της στοιχειώδους άρμονικης συμφωνίκς της παναρμονίου ώδης, ην ουδέποτε ήχουσαν, χαὶ ἡν ἐπομένως ἡ ἀχοή των ἢ μᾶλλον εἰπεῖν ἡ συνείδησις δέν κατέγει. Διότι καὶ ένταῦθα συμβαίνει, ὅ,τι εἴπομεν ἀνωτέρω περὶ της καθ' δριζόντιον γραμμήν κινήσεως της φωνης ώς μελφδίας. "Ινα δηλαδή καταλάδωμεν δλοκλήρους μελικάς παναρμονίους σειράς κατά κάθετον γραμμήν, ίνα ἀντιληφθώμεν παραχρήμα τὰς πρός ἀλλήλας ἀναφορὰς των παναρμονίων συμφωνιών, δφείλομεν πρώτον να κατέγωμεν σταθερώς έντη συνειδήσει την εισάπαζ καθορισθεϊσαν ύπο του μελοποιουβάσιν των στοιγειωδών άρμονικών συμφωνιών του μουσικού διαγράμματος, πρός τό δποζον,ώς πεὸς τὴν κλίνην τοῦ Προκρούστου, παραδάλλονται ὑπὸ τῆς ἀκοῆς ἀστραπηδόν αι έφεξης πολυαρμόνιαι συμφωνίαι και συγκράσεις. "Ωστε έλλείποντος αὐτοῖς τούτου οὐδόλως παράδοξον, ἐὰν δὲν κατακηλή αὐτοὺς ή πολύφω-

μένων επί ελληνικού κειμένου 'Π έφαρμογή δε αύτη τουρκικών μελών είς έλληνικά κείμενα, άρξαμένη ἀπὸ της έγκαταστάσεως των τούρκων έν ταις διαφόροις πόλεσι της εδρωπαϊκής Τουρπίας, έξακολουθετ άδιαλείπτως έτι καί νον, και θέλει βεδαίως έξακολουθήσει και είς το μέλλου, ένόσω άρχει το τουρχικόν στοιχείου. Καί αί μετακινήσεις δέ και αί μετασταθμεύσεις του στρατού παρετήρησα, ότι συντελούσιν ούα όλίγον είς την διάδοσιν της τουρχικής μουσικής, ής κυριωτάτη πηγή είνε βεδαίως ή Κωνσταντινούπολις. Ένταδθα πρώτον ή των κρατούντων μουσική έξηλασε την έλληνικήν βυζαντιακήν, κατά το είρημένον, ότι ή μουσική οὲν άποτελει κράτος έν κράτει, πρώτον μέν έκ του κοινωνικου βίου, έπειτα δέ κατά φυσικήν συνέπειαν. — δεκτής γενομένης κατά μικρόν τής μουσικής των κρατούντων διά του έθισμου καί δι' Ελλειψιν τεχνικής έθνικής μουσικής έν τΦ κοινωνικῷ βίω — κατὰ μικρὸν καὶ λεληθότως και έξαθτης της εκκλησίας, ώς εν τῷ οἰκείω τόπο δείξομεν. "Ο, τι δε είπομεν περί της μουσικής των έν τη εδρωπαϊκή Τουρκίε πόλεων μικτού πληθυσμού, αδτό τουτο συνέδη και θέλει έξαπολουθεί και είς το μέλλον και έν τη έκκλησιαστική μουσική, εφαρμοζομένων άδιαλείπτως τουρκικών άμανέδων καλ μελών είς κείμενα θρησκευτικού περιεχομένου, όπερ καλώς γινώσκουσιν ιδίως οι έν Κωνσταντινουπόλει κατοικούντες και έν ταις πόλεσι της εδρωπαίκης Τουρ κίας γεννηθέντες και άνατραφέντες "Ελληνες. "Οτι δε και εν τῷ Ελευθέρω έλληνικῷ βασιλείω διατηροθυται είσετι τα ίχυη της τουρκικής μουσικής, διότι δεν άνεπτύχθη έτι τεχνική έθνική μουσική, ής δυστυχώς οδόε αξ βάσεις μέχρι τοδόε τοδλάχιστον ετέθησαν, είνε πασίδηλον.

1 'Π έννοια συναμφέδολος (ήχος) είνε δρος ίδιος της βυζαντιακής πολυφώνου ώδης, μή ἀπαντώσα έν τοις λεξικοίς. νος άρμονική ώδή, διότι δεν έννοουσιν αύτήν, έπειδή δεν συνειθίσθησαν είς αὐτήν' ἄλλως δὲ ἡ ἀκοὴ καὶ αὐτῶν ἔχει τὴν αὐτὴν κατασκευὴν,ὥστε διαφέρουσι των άλλων, καθ' ότι δέν έχουσι πεζοαν και γνωσιν της τελείας μουσικής, τής είς ανεξάρτητον τέχνην ανυψωθείσης, το δε καλλιλογικόν αὐτῶν αἴσθημα δὲν εἶνε ἱκανῶς ἀνεπτυγμένον, ἀλλ'εύρίσκεται εἰς τὴν κατωτάτην βαθμίδα,δυνάμενον ν'άντιληφθή μόνης της άτελους καθ'δριζόντιον λοαππήλ κα; εν Φρεική καταρτάρει grateγορούδε εγδετι ποροικής, εγγείμει αὐτοῖς ή καλουμένη μουσική σύνεσις, ή ἀκριδής διάκρισις τῶν διαστημάτων καλ συμφωνιών, ήτις προϋποθέτει διδασκαλίαν καλ έθισμόν ούγλ τον έπιτυγόντα πρός τούτοις δε ή ακουστική αύτων κατάληψις είνε συγκεγυμένη ενεκα της εν τη εκκλησιαστική μουσική χρήσεως τριών διαφόρων μουσικών διαγραμμάτων, ήτοι α') του τουρκικου, έχοντος πολύ διάφορον διαίρεσιν του Εὐρωπαϊκοῦ, τοῦ τῶν ἀρχαίων καὶ βυζαντινῶν διατόνου διτόνου γένους, 6')του περτικού, όντος διηρημένου είς τεταρτημόρια τόνου, έξ ου παρήχθη τὸ τουρχικὸν διάτονον, τοῦ ὁποίου τὰ διχπχτών είνε μικρότερα τών εὐρωπαικών, άρχαίων καὶ βυζαντιακών, καὶ περὶ οῦ θέλομεν ποιήσει λόγον έν τῷ οἰκείῳ τόπῳ. Πλὴν τῶν δύο εἰρημένων κανόνων γίνεται γρῆσις προσέτι τοῦ ἀραδικοῦ καὶ τῶν μουσικῶν αὐτοῦ κλιμάκων, ὅστις εἶνε διηρημένος είς τριτημόρια τόνου. Συνελόντι δ' είπεζν οί σήμερον ίεροψάλται, δέν έγουσι σαρή και εύκρινή, άλλά συγκεχυμένην συνείδησιν των διαστημάτων του μουσικού αὐτων δικγράμμκτος δι' δ καὶ ἄπειροι των κανόνων του δοθώς άδειν, κλείοντες δε τό στόμα και προϊέμενοι τό πλείστον της φωνής έν τῷ ἄδειν διὰ τής ἡινός, νομίζουσι καὶ ἔχουσι τήν γελοίαν ἀξίωσιν νὰ πιστεύωνται καὶ παρὰ τῶν ἄλλων, ὅτι ἐν τἢ ἐξαγγελία διακρίνουσι μείζονας, ελάσσονας και ελαχίστους τόνους, τεταρτημόρια τόνου καὶ τριτημόρια, ήτοι άρμονικάς καὶ χρωματικάς διέσεις, τῶν δποίων οί πλετστοι άμφιδάλλω ἐὰν δύνανται νὰ διακρίνωσι τὸν δίτονον τοῦ τριημιτονίου, άτε ουδέποτε τὰ ὑπ' αὐτῶν ἀδόμενα διαστήματα πρός τινα σταθερὸν ὀργανικὸν κανόνα παραδάλλουτες. "Αλλως δὲ ὀφείλουσι νὰ μᾶς εἴπωσι, ποία είναι ή διαίρεσις του όργάνου, όπερ έχουσιν ώς βάσιν άδοντες, διδασκόμενοι καλ έξασκούμενοι;

Έκ τῶν εἰρημένων κατάδηλον καθίσταται, ὅτι ἡ μὲν ἀπαρέσκεια τῶν κατὰ τῆς σήμερον ἐκκλησιαστικῆς μουσικῆς καταφερομένων εἶναι δικαία καὶ ὀρθή, καὶ δι' ἄλλους λόγους, οὕς προιόντες θέλομεν δείξει ἡ δὲ ἀντίστασις τῶν μὴ κατκκηλουμένων ἐκ τῆς πολυφώνου ἀρμονικῆς μουσικῆς, διότι δὲν ἐννοοῦσι ταύτην, εἶνε ἄδικος, αὐθκίρετος καὶ ἄλογος, ἐπειδἡ εἶνε ἄρνησις τῆς ἀνυψώσεως τῆς μουσικῆς εἰς τελείαν καὶ ἐξ ἀντικειμένου τέχνην, ἄρνησις ἄρα τοῦ τέλους, δι' ὁ αὕτη προσελήφθη ἐν τῆ ἐκκλησία, ἄρνησις δὲ καὶ τῆς ἐζευγενίσεως τοῦ θυμικοῦ. Ἡ σήμερον ἱερὰ μουσική, μηδὲν κοινὸν ἔχουσα πρὸς τὴν πρὸ τῆς ἀλώσεως τῆς Κωνσταντινουπόλεως,

ἐλαχίστην δὲ σχέσιν πρὸς τὴν ἐπὶ τουρκοκρατείας ἐπὶ ἐντελῶς διαφόρων βάσεων κατά τε τὰς ἀκουστικὰς σχέσεις καὶ τὴν μελοποιίαν πρὸ τοῦ παρελθόντος αἰῶνος ἀναπτυχθεῖσαν, εἶνε ἄτεχνος καὶ ἀκόλαστος, κακότεχνος καὶ ἀπρεπής, ἀσεδής καὶ μὴ ἀρμόζουσα πρὸς τὸ περιεχόμενον τοῦ θρησκευτικοῦ κειμένου, ἤκιστα προσήκουσα τῆ θρησκευτικὴ λατρεία καλλιλογικῶς δὲ ἐξεταζομένη στερεῖται τοῦ περιεχομένου πάσης τέχνης τοῦ καλοῦ, ἤτοι τοῦ μουσικοῦ καλοῦ, τεχνικῶς δὲ εἶνε ἀτελεστάτη. Οἱ εἰς τοιαύτην ἀρεσκόμενοι μουσικὴν ἀποδεικνύουσιν, ὅτι οὐδὲ τὴν στοιχειωδεστάτην μουσικὴν σύνεσιν κέκτηνται, ἐπιμένοντες δὲ εἰς τὴν διατήρησιν αὐτῆς, προδίδουσιν ἀπειρόκαλον καὶ ἀπαίδευτον καλλιλογικὸν μουσικὸν αισθημα, καὶ ἔλλειψιν συνειδήσεως ἐθνικῆς καὶ πατριωτικοῦ συναισθήματος, ἄτε προαιρούμενοι εἰσέτι καὶ ἐπιμένοντες νὰ ἀναπέμπωσι τὰς δοξολογίας αὐτῶν καὶ ὑμνωδίας διὰ μελῶν εἰλημμένων ἐκ τῶν Τουρκικῶν πορνικῶν ἀμανέδων καὶ συμποτικῶν ἀσμάτων,ἢ μεμελοποιημένων ἐπὶ τῆ βάσει τῶν περεικῶν, ἀραδικῶν καὶ τουρκικῶν μακάμ, τοῦ πεσρὲφ καὶ φάσλι.

Δέν ἄρνούμεθα μέν ότι ή μουσική αύτή καθ' έχυτήν, ώς ψιλόν μέλος έζεταζομένη, δέν δύναται νὰ είνε ούτε ἀγαθή ούτε κακή, ούτε ἀκόλαστος ούτε εὐσεθής, ούτε ἀνόσιος, ούτε ίερα, άλλ' η καλή και ήδετα η ἀηδής καὶ ἄσγημος, ἐπειδή περιεγόμενον αὐτῆς είνε μόνον τὸ μουσικὸν καλόν. 'Αλλ' ώσαύτως δεν δύναταί τις να άρνηθη, ότι ή μουσική ώς μέλος μέν αὐτό καθ' έαυτό έξεταζόμενον δύναται νὰ είνε καλή, καλλίστη, ήδετα, ήδίστη, προσδάλλει όμως το καλλιλογικόν αϊσθημα, όταν το κάλλιστον και ήδιστον τουτο μέλος δέν συνάδη, δέν συμφωνή, δέν άρμόζη πρός την ψυγικήν διάθεσιν, ην πρόκειται να διεγείρη η καταστείλη, μεθ' ης ή καλλιλογική αὐτοῦ ἐνέργεια ὀφείλει νὰ συνταυτίζηται. Πᾶς κύκλος ψυγικής διαθέσεως, και πάσα λέξις και πάν κείμενον, μεθ' ών ή μουσική προσκαλεϊται νά συνενώση την ίδεατίζουσαν αύτης ένέργειαν, άξιοι καί ἀπαιτετ παρ' αὐτης, ὅπως τὰ μελικὰ σχήματα και είδη, συνάδωσι πρὸς τὸν γαρακτήρα της ψυγικής διαθέσεως, πρὸς τὴν διάνοιαν της λέζεως καὶ του κειμένου, η τουλάχιστον νὰ μὴ διασπώσι τὴν ένότητα της ψυχικης διαθέσεως, τοὐτέστιν αί παθήσεις ἢ ἐντυπώσεις, αί ἐκ τῆς πορείας τῶν τόνων διεγειρόμεναι, νὰ ἀνταποκρίνωνται, νὰ προσήκωτι καὶ συνταυτίζωνται μετά του είδους των θυμικών καταστάσεων και μετά της διανοίας της λέξεως η του κειμένου. Κατά ταυτα έκαστος κύκλος ψυγικών διαθέσεων καὶ θυμικών καταστάσεων ἀπαιτεῖ ίδιον τρόπον, ίδίαν σύνθεσιν, είδικὴν μελοποιταν καὶ ρυθμοποιταν, τόιον υφος ἢ στολον μουσικόν. Διὰ

<sup>1</sup> Πλάτ. Πολιτ. γ. 397. Καὶ ἐάν τις ἀποδιδῷ πρέπουσαν ἀρμονίαν καὶ ρυθμόν τῆ λέξει, δλίγον πρὸς τὴν αὐτὴν γίγνεται λέγειν τῷ ὁρθῶς λέγοντι καὶ ἐν μιῷ ἀρμονία κτλ. 399. Καὶ μὴν τήν γε ἀρμονίαν καὶ ρυθμόν ἀκολουθεῖν δεῖ τῷ λύγῳ... 400 οῦς (ρυθμοὺς) ἰδόντα τὸν πόδα τῷ τοιούτῳ λόγῳ ἀναγκάζειν ἔπεσθαι καὶ τὸ μέλος, ἀλλὰ μὴ λόγον ποδί τε καὶ μέλει.

ταθτα υπάργει ίδιον ύφος μουσικής όρχηστικής, συμποτικής, θρηνώδους, έκκλησιαστικής, έπικηδείου κτλ, ίδιοι έκάστου τρόποι, ίδιοι τόποι φωνής, ίδιαι άρμονίαι καὶ ίδιοι ρυθμοί. 1 'Η έκ προκιρέσεως η καὶ έξ άγνοίας άρα καταφρόνησις καλ ύδρις των απαιτήσεων τούτων καλ συνθηκών μεταξύ θυμικών καταστάσεων και μελικών παθήσεων, μεταξύ κειμένου και μελοποιίας, παρά τοῦ μελοποιού τοῦ συγκλώθοντος τὰ ἀσύγκλωστα καὶ συνενούντος τὰ ἀντιμαχόμενα, προκαλεῖ ἐν τῷ κεκτημένῳ αἴσθησιν καὶ σύνεσιν του μουσικού καλού, έν τῷ λογίω ἀκροκτῆ, τῷ ἔγοντι πεπαιδευμένον καλλιλογικόν αϊσθημα τὰς παθήσεις ἐκείνας, ὡς σημαίνομεν διὰ τῶν λέξεων κακότεγνος, ἀνόσιος, ἀσεβής, ἀκόλαστος μουσική. Ώσαύτως ἄγαλμά τι η είχονα τινά δνομάζομεν κακοήθη, δταν παριστέ τι άντιμαγόμενον καὶ προσδάλλοι τὸ ἡθικὸν συναίσθημα. Τῆς δὲ μουσικῆς ὀνομαζομένης κακοήθους, ή ἔκφρασις αύτη δὲν ἀποδλέπει εἰς τὴν μουσικὴν αὐτήν, ἀλλά δι' αὐτῆς τῆς φράσεως σημαίνεται ή χρῆσις καὶ συνένωσις τῆς ιδεατιζούσης και τον νευρικόν δίον διεγειρούσης ένεργείας αὐτης πρός ἀνηθίκους καὶ άπρεπεζ σχοπούς, οδον τὸ ἐπαυξάνειν καὶ ἐπιρρωννύειν τὰς ώμὰς αἰσθητικάς δρμάς διά της διεγειρούσης ισχύος των τόνων. Γνωστόν δέ, ὅτι ἔκαστον είδος μουσικής, έχον ίδιον ύφος, έχει και ίδίους νόμους, ίδίους κανόνας, ους δ μελοποιός δέν πρέπει να παραδη. 2 'Ωσαύτως δε εξ έκαστου

1 Πλατ. Πολιτ. 399. Τίνες οὖν θρηνώδεις ἀρμονίαι;... Μιξολυδιστί, ἔφη, καὶ συντονολυδιστί καὶ τοιαθταί τινες... Τίνες οὖν μαλακαὶ καὶ συμποτικαὶ τῶν ἀρμονιῶν; 'ἰαστί, ἢ δ' ος, καὶ λυδιστί, αἴτινες χαλαραὶ καλοθνται. 400. 'Αλλὰ ταθτα μέν, ἢν δ' ἔγώ, καὶ μετὰ Δάμωνος βουλευσόμεθα, τίνες τε ἀνελευθερίας καὶ ὕδρεως ἡ μανίας καὶ ἄλλης κακίας πρέπουσαι βάσεις, καὶ τίνας τοις ἐναντίοις ληπτέον ἡυθμούς: 'Ωσαύτως δὲ καὶ δ 'Αριστοτέλης ἐν τῷ Π' τῶν πολιτικῶν λέγει: «'Εν δὲ τοῖς μέλεσιν αὐτοῖς ἐστι μιμήματα τῶν ἡθῶν· καὶ τοῦτ' ἐστι φανερόν εὐθὸς γὰρ ἡ τῶν ἀρμονιῶν διάστηκε φύσις, ῶστε ἀκούοντας ἄλλως διατίθεσθαι καὶ μὴ τὸν αὐτὸν ἔχειν τρόπον πρὸς ἐκάστην αὐτῶν, ἀλλὰ πρὸς μὲν ἐνίας δδυρτικωτέρως καὶ συνεστηκότως μάλλον, οἶον πρὸς τὴν μιξολυδιστί καλουμένην, πρὸς δὲ τὰς μαλακτέρως τὴν διάνοιαν, οἶον πρὸς τὰς ἀνειμένας' μέσως δὲ καὶ καθεστηκότως μάλιστα πρὸς ἐτέραν, οἴον δοκεί ποιεῖν ἡ δωριστί μόνη τῶν ἀρμονιῶν, ἐνθουσιαστικοὺς δὲ ἡ Φρυγιστί ταῦτα γὰρ καλῶς λέγουσιν οἱ περὶ τὴν παιδείαν ταύτην πεφιλοσοφικότες' λαμβάνουσι γὰρ τὰ μαροτύρια τῶν λόγων ἐξ αὐτῶν τῶν ἔργων τὸν αὐτὸν γὰρ τρόπον ἔχει καὶ τὰ περὶ τοὺς ἡυθμούς' τὸς μὲν γὰρ ἦθος ἔχουσι στασιμώτερον, οἱ δὲ κινητικόν, καὶ τούτων οἱ μὲν φορτικωτέρας ἔχουσι τὰς κινήσεις, οἱ δὲ ἐκυθεριωτέρας».

2 Πλατ. Νόμων 6' 669, Β. «Μὴ τοίνυν ἀπείπωμεν λέγοντες τὸ περὶ τὴν μουσικὴν ἢ χαλεπόν. Ἐπειδὴ γὰρ ὑμνετται τὸ περὶ αὐτὴν διαφερόντως ἢ τὰς ἄλλας εἰκόνας, εὐλιδείας δὴ δείται πλείστης πασῶν εἰκόνων ἀμαρτών τε γάρ τις μέγιστ' ἀν δλάπτοιτο, ἤθη κακὰ φιλοφρονούμενος, χαλεπώτατόν τε αἰσθέσθαι διὰ τὸ τοὺς ποιητὰς φαυλοτέρους εἶναι ποιητὰς αὐφον τῶν Μουσῶν οὐ γὰρ ἀν ἐκείναί γε ἐξαμάρτοιέν ποτε τοσοῦτον, ὥστε ρήματα ἀνδρῶν ποιήσασαι τὸ σχήμα γυναικῶν καὶ μέλος ἀποδοῦναι, καὶ μέλος ἐλευθέρων αἴ καὶ σχήματα ξυνθείσαι ρυθμοὺς δούλων καὶ ἀνελευθέρων προσαρμόττειν, οὐδ' αὐ ρυθμοὺς καὶ σχήμα ἐλευθέρων ὑποθείσαι μέλος ἢ λόγον ἐναντίον ἀποδοῦναι τοῖς ρυθμοὶς... Ποιηταὶ δὲ ἀνθρώπινοι σφόδρα τὰ τοιαῦτα ἐμπλέκοντες καὶ συγκυκῶντες ἀλόγως γέλωτ' ἀν παρασκευάζοιεν τῶν ἀνθρώπων, ὅσους φησὶν Ὀρφεὺς λαχεῖν ὥραν τῆς τέρψεως ταῦτά τε γὰρ ὁρῶσι πάντα κυκώμενα, καὶ ἔτι διασπῶσιν οἱ ποιηταὶ ρυθμὸν μὲν καὶ σχήματα μέλους χωρὶς, λόγους ψ:-

είδους μουσικής πρέπει να απαιτώμεν μόνην την οίκείαν ήδονην, το οίκετον μουσικόν καλόν. Λέγοντες ἄρα ἀκόλαστον ἢ ἀσεδῆ μουσικήν, διὰ τούτου σημαίνομεν τὸ παγυλὸν ἀμάρτημα τοῦ μελοποιοῦ, τοῦ παραβαίνοντος τους νόμους τοῦ οἰχείου ὕφους, σχώπτοντος ἄρα και καταγελώντος τὰς ἱερωτάτας καὶ λεπτοτάτας ψυγικάς καταστάσεις. Τὸ ὕφος τῆς ἐκκλησιαστικής μουσικής άξιος ίνα ή καλλιλογική ένέργεια του μέλους συνάδη πρός την έντύπωσιν, ην έμποιες τῷ εὐσεβες ή σπουδαιότης καὶ ίερότης τοῦ ναοῦ, ἴνα συμφωνῆ μετὰ τοῦ σκοποῦ τῆς ἐσωτερικῆς ἀνυψώσεως του άγοντος ήμας εί; τὸν ναόν. Παρὰ τῆς ὀρθῆς ἐκκλησιαστικῆς μουσικῆς απαιτούμεν να μη έξαγη ήμας και αποπλανά, απάγουσα έκ της ψυγικής διαθέσεως της ίερας εὐφημίας καὶ της ἐσωτερικης συναθροίσεως, νὰ μὴ άναμιμνήσκη ήμας διά των φυθμών και των τονικών κινήσεων δυνάμει τοῦ νόμου τοῦ συνειρμοῦ τῶν παραστάσεων τὸ θέατρον καὶ τὰς βιωτικὰς διασκεδάσεις και δμιλητικάς διαχύσεις των αίθουσων, και συνελόντι είπειν, ή εκκλησιαστική μουσική δεν πρέπει να έχη τι αναμιμνήσκον ήμας βιωτικάς σγέσεις καὶ καταστάσεις, κοσμικάς ύποθέσεις τοῦ καθημερινοῦ βίου. Πρέπει νὰ είνε έλευθέρα παντός λίαν αινητικού και σφοδρού ρυθμού, πάσης μελωδίας έχούσης χαρακτήρα κινήσεως λίαν σφοδράς. Νομίζω δὲ ὅτι είς ταυτα πρέπει νὰ ἀποδώσωμεν την ἀπόλλεισιν της δργανικής μουσικής έκ της έκκλησίας. Κατά ταῦτα έξεταζομένη ή σημερινή έκκλησιαστική ποραική είνε κακοτελλού και ακογαστού εις μαλικ. δικαία δε και φόροτάτη είνε ή κατ' αὐτῆς καταφορὰ καὶ ἀγανάκτησις τῶν μουσικήν σύνεσιν χεχτημένων, διότι τὰ ἐπὶ τῆ βάσει τουρχιχῶν, περσιχῶν καὶ ἀραβιχῶν κλιμάκων, καὶ τῆς τουρκικῆς καὶ περσικῆς μελοποιίας καὶ ῥυθμοποιίας ἀπὸ τοῦ παρελθόντος αἰῶνος μέγρι σήμερον μεμελοποιημένα ἱερὰ μέλη διεγείρουσι διαθέσεις όλως άντιθέτους πρός τὰ θρησκευτικά αἰσθήματα, τὰ

λούς είς μέτρον τιθέντες, μέλος δ' αὖ καὶ ρυθμόν άνευ ρημάτων, ψιλή κιθαρίσει τε καὶ αὐλήσει προσχρώμενοι, έν οίς δη παγχάλεπον άνευ λόγου γιγνόμενον ρυθμόν τε και άρμονίαν γιγνώσκει», ος, τι τε βούλεται, και ότω έσικε των άξιολόγων μιμημάτων, άλλα ύπολα δείν άναγκα τον το τοιουτον πολλής άγροικίας μεστόν». Την έπιτίμησιν ταύτην τῶν ποιητῶν Ενεκα οὐκ ὀρθής χρήσεως των ρυθμών και άρμονιών, δπομνηματίζων δ Πρόκλος λέγει τάδε: «Και δι' ο φησιν αὐτούς (τούς ποιητάς) άποπίπτειν της άληθούς μουσικής, το γάρ αν μή ποτε τάς Μούσας αδτάς έξαμαρτείν, απερ ούτοι πλημμελούσιν, έκδείνοντας αὐτούς δείκνυσι την το όντι μουσικήν, καί φερομένους είς την τὸν πολύν ὅχλον ἀρέσχουσαν' ἔστι δὴ οὖν τούτων ὧν φησι τούς χαθ'έαυτον ποιητάς, εν μέν το τους λόγους κα! τας άρμονίας καὶ βιθμούς μη ποιείν οἰκείους τοις είδεσι τοξε ζώοις, & μιμούνται, περιάπτοντας γυναιξί μέν άνδρικούς λόγους, άνδράσι δέ γυναιχων' και οροξ το τοπ ακουστίση, τορτο λπό ορκ ξατι πιπίσεσε οδημε' φακεύ ορος το φειλοῖς βυθμούς ἀνδρείων, ἡ ἀνάπαλιν διανέμειν. Ετερον δὲ τὸ συγχέειν τὰς άρμονίας καὶ τοὺς φυθμούς πρός τὰ είδη τῶν λόγων, καὶ τὰ ἀσύγκλωστα συγκλώθειν. οίον λόγοις θρήνητικοίς, φριτοκίαν οιπότολο εμιώξυειν' και φιούτκοι? γροιόν λοεύαν οιρακ. φείν λαθ εμεαθαι εώ πέρ λόγω την άρμονίαν, τη δε άρμονία τον βυθμόν, και εί μεν ανδρικός, και τα λοιπά είναι τοιαθτα πάντως εί δε θρηνώδη, κάκείνα της όμοιας είναι δυνάμεως» κτλ.

μέλη, αί άρμονίαι καὶ οἱ ἡυθμοί, πλατωνικῶς καὶ ἀριστοτελικῶς ἐξεταζόμενα, δὲν συμφωνοῦσι μετὰ τοῦ σπουδαίου θρησκευτικοῦ περιεχομένου,
μετὰ τῆς διανοίας τῆς λέξεως, ἀλλὰ δυνάμει καὶ τοῦ νόμου τοῦ συνειρμοῦ
τῶν νοημάτων μεταφέρουσιν ἡμᾶς ἀλλαχοῦ. Μόνοι οἱ λίαν ἀπλοϊκὴν τὴν
αἴτθησιν τοῦ μουσικοῦ καλοῦ ἔχοντες, οἱ τὸ λεπτὸν αἴσθημα τῆς συμφωνίας διαφόρων καλλιλογικῶν ἐντυπώσεων μήπω ἀνεπτυγμένον κεκτημένοι,
μόνοι οἱ τοιοῦτοι δύνανται νὰ τέρπωνται, καὶ νὰ ἀκούωσιν ἄνευ ἀγανακτήσεως καὶ ἀκάκως τοιαύτας μελωδίας, στερουμένας τῆς ἐνότητος τῆς
ἐνεργείας, τῆς θρησκευτικῆς ψυχικῆς διαθέσεως μὴ συναδούσης πρὸς τὸ
μέλος, πρὸς τοὺς ἀποδεδομένους τῆ λέξει ἡυθμούς, καὶ πρὸς τὰς χρωματικὰς καὶ μεθυστικὰς ἀραδικὰς καὶ περτικὰς ἀρμονίας.

Μεταβαίνοντες δέ εἰς τὴν ἔρευναν ζητημάτων τινῶν τῆς βυζαντιακῆς μουσικής, δρείλομεν πρώτον να παρατηρήσωμεν, ότι τοιαύτην θεωρούμεν κατά τὰς θετικὰς ἀποδείζεις τῶν χειρογράφων, τῶν περιεχόντων τὰς μελφδίας του μέσου αίωνος παρασεσημασμένας διά μουσιαών σημείων, μόνον τὴν μέχρι τῆς ἀλώσεως τῆς Κωνσταντινουπόλεως ὑπὸ τῶν Τούρκων ἡ δέ μετὰ τὴν ἄλωσιν τῆς πρωτευούσης τοῦ έλληνικοῦ γριστιανισμοῦ μέχρι της σήμερον άναπτυχθεζτα, έρείδεται έπὶ έντελως διαφόρων βάσεων, δπερ έν τῷ οἰκείῳ τόπῳ δειχθήσεται. Πρὸς ἔρευναν δὲ τῆς ἐκκλησιαστικῆς μουσικής του μεσαιώνος κεκτήμεθα παν δ,τι πρός τουτο χρήζομεν, διότι ούχλ μόνον διεσώθη ήμεν ή άρμονική θεωρία, ή περί των άκουστικών σχέσεων πραγματευομένη, άλλὰ καὶ χιλιάδες μελφδιῶν καὶ μελῶν διαφόρων μελοποιτας είδων και διαφόρων έποχων, ἀπό τοῦ Ε΄ μέχρι τοῦ ΙΕ΄ και ἀπό τούτου μέχρι τοῦ ΙΗ΄ αἰῶνος, παρασεσημασμέναι διὰ μουσικῶν σημείων εύφυους συστήματος παρασημαντικής, διαφόρων κατά τε την δύναμιν καλ σημασίαν των σημείων της σημερινής έκκλησιαστικής παρασημαντικής. Τὰ ζητήματα δὲ εἰς τὴν ἐξέτασιν τῶν ὁποίων μεταδαίνομεν εἶνε τὰ ἑξῆς. α'.) Ποτον τὸ τέλος τῆς μουσικῆς ἐν τῷ χριστιχνικῷ ναῷ· 6'.) Ποίαν τινὰ μουσικήν ή μελοποιταν και ρυθμοποιταν παρεδέξαντο οι έκκλησιαστικοί πατέρες τῶν πρώτων αἰώνων πρὸς ἐπίτευξιν τοῦ θηρευομένου διὰ τῆς μουσικής τέλους εν τή εκκλησία. γ΄.) Όποτον ήτο το πρακτικόν μέρος, ήτοι οί τρόποι του έξαγγελτικού η έρμηνευτικού.

Έν τἢ ἐρεύνῃ τοῦ πρώτου ζητήματος προηγεῖται ἡ ἐρώτησις, ἐὰν ἡ παραδοχὴ τῆς μουσιαῆς ἐν τἢ ἐκκλησία εἴχεν οὐσιώδη ἢ ἐπουσιώδη σημασίαν. Πρὸς λύσιν ταύτης ὀφείλομεν, νομίζω, νὰ διακρίνωμεν ἀκριδῶς τὰς δύο ἀπ' ἀλλήλων ἔν τισιν οὐσιωδῶς διαφερούσας ἐποχάς,ἤτοι τὴν πρὸ τοῦ μεγάλου Κωνσταντίνου, καὶ τὴν ἀπ' αὐτοῦ ἀρχομένην διὰ τῆς ἀναγνωρίσεως τοῦ χριστιανισμοῦ καὶ ἀνυψώσεως αὐτοῦ εἰς θρησκείαν τοῦ ῥωμαϊκοῦ κράτους. Περὶ μὲν τῆς πρώτης ἐποχῆς οὐδένα ἡμεῖς γινώσκομεν ἐκκλησιαστικὸν πατέρα, λόγον ποιούμενον ἰδίως περὶ τοῦ τέλους τῆς μουσικῆς ἐν τῆ ἐκκλησίας.

εὶ μὴ τὰς ἐν τοῖς βιδλίοις τῆς νέας διαθήχης γνωστὰς θέσεις, δι' ὧν ἐξ δλων των τεγνών του καλού μόνη ή μουσική συνιστάται τοις γριστιανοίς. Νομίζω δὲ ὅτι δὲν σφάλλομεν παραδεχόμενοι, ὅτι ἡ μουσική ἐν τῆ πρώτη ταύτη έποχη είχεν έπουσιώδη σημασίαν, ένθυμούμενοι το τότε μάλιστα έσγυον «Πνευμα δ Θεός καὶ τούς προσκυνούντας αὐτὸν ἐν πνεύματι καὶ άληθεία δεϊ προσκυνείν», και ότι αύτη ήτο τοσούτον άπλη, όσον άπλους ήτο καὶ κατὰ τὰ ἄλλα δ χριστιανισμός τῆς ἐποχῆς ταύτης. ἀναλογιζόμενοι δέ ὅτι ἡ ἐκκλησία ἀδιοργάνωτος ἔτι οὖσα καὶ ἄνευ σταθεροῦ κέντρου, καταδιωκομένη δὲ ἀπηνῶς ἕνεκα τῶν ἀντιμαχομένων πρὸς τὸ τότε ίσγυον μονοκρατορικόν πολίτευμα του ρωμαϊκού κράτους δημοκρατικών άργων αὐτῆς, τῆς ἀδελφικῆς ἀγάπης καὶ ἰσότητος καὶ τῆς ἐλευθερίας τῶν δούλων, και έχουσα νὰ φροντίση περί τῶν κυριωτάτων και ὑψίστων ζητημάτων, μέχρι δε της άναγνωρίτεως αὐτης ως ἐπικρατούσης θρησκείας τοῦ κράτους άγωνιζομένη τον περί των όλων κίνδυνον, δυνάμεθα να παραδεγθωμεν ότι δλιγίστη άνεσις ύπελείπετο, ίνα φροντίσωσι περί έπουσιωδών ζητημάτων, περί συστηματικής είσαγωγής της μουσικής έν τη έκκλησία ώς τέχνης ἀνεξαρτήτου καὶ ἐξ ἀντικειμένου, περὶ ἡδυσμένου λόγου καὶ της έκ τούτου μουσικης ήδονης, όπερ προϋποθέτει ίκανά μέσα πρός σύστασιν καλ συντήρησιν μουσικών σχολών καλ χορών.

'Αλλ' εί και περὶ ἐκκλησιαστικής μουσικής της πρώτης ταύτης ἐποχής ούδεις των έχχλησιαστικών πατέρων ποιείται ίδίως λόγον, περί της σημασίας όμως της μουσικης καθόλου έν τη χριστιανική κοινωνία και έπομένως και έν τη έκκλησία πραγματεύεται άνηρ, ός τη έποχη ταύτη άνήκων και έν τῷ τρίτφ αἰῶνι ζῶν, είναι λίαν ἀξιόπιστος καὶ σπουδαιοτάτη πηγή. Ούτος είνε δ μέγας έκεῖνος της έκλησίας πατήρ, δ λογιώτατος καὶ σπανίαν φιλοσοφικήν παιδείαν καὶ πρακτικώτατον νοῦν κεκτημένος, δ μεστὸς φιλανθρωπικών αἰσθημάτων Τίτος Φλάβιος Κλήμης δ ἀλεξανδρεύς, δ άνηρ έπὶ τοῦ δποίου ή τε έκκλησία καὶ κατηχητική σχολή της 'Αλεξανδρείας, ή πρό πολλοῦ κατὰ τὸ παράδειγμα τῶν Έλληνικῶν σχολῶν ίδρυθετσα, έξέπεμπον πορρωτάτω τὰς χρυσᾶς καὶ τηλαυγετς αὐτῶν ἀκττνας δ ανήρ δ την χριστιανικήν πίστιν και διδασκαλίαν διά πολλών και έμβριθεστάτων θεωριῶν πλουτίσας, καὶ διὰ τῆς Ἑλληνικῆς παιδείας καὶ φιλοσοφίας έχ τρυ πραγματώδους και ίστορικου τάς θρησκευτικάς ίδέας συστηματοποιήσας και άναπτύξας, και τῷ χριστιανισμῷ τὰ στοιχεῖα τῆς ἐθνικής και γνωστικής κοσμοσοφίας προσπορίσας, δ μετά του μαθητου αύτου 'Οριγένους αντιπροσωπεύων τὸ ίδεῶδες μέρος του χριστιανισμού, δς τὴν φελοσοφίαν έκλεκτικώς δριζόμενος λέγει «Λέγω φιλοσοφίαν οὐ τὴν Στωινκήν οὐδέ την Πλατωνικήν, η την Έπικούρειον καὶ Αριστοτελικήν, άλλ' ρόσα εξρηται πχρ' έκάστη των αίρέσεων τούτων καλώς δικαιοσύνην μετὰ νεύσεβους έπιστήμης έκδιδάσκοντα, τούτο σύμπαν τὸ έκλεκτικόν φιλοσοπφίαν φημίπ. Οὖτος δ ἐν τοῖς περὶ μουσικῆς εἰς πάντα πλατωνίζων καὶ ὡς ἄριστον τῆς ἐλληνικῆς φιλοσοφίας τὸν Πλάτωνα ἀνακηρύττων, («δ πάντα ἄριστος Πλάτων ... οἴον θεοφορούμενος» (Παιδαγ ΙΙΙ ἱ Στρωμ. V, 8), περὶ μουσικῆς καὶ τῆς ἀπὶ ταύτης ὡφελείας πραγματευόμενος ἐν Στρωμ. (κεφ. ΙΑ, § 88) λέγει «Ετι τῆς μουσικῆς παράδειγμα ψάλλων διοῦ καὶ προφηπεύων ἐκκείσθω Δαυὶδ, ὑμνῶν τὸν Θεὸν ἐμικελῶς προσήκει δὲ εὖ μάλα τὸ πεύων ἐκκείσθω Δαυὶδ, ὑμνῶν τὸν Θεὸν ἐμικελῶς προσήκει δὲ εὖ μάλα τὸ πεύων ἐκκείσθω Δαυὶδ, ὑμνῶν τὸν Θεὸν ἐμικελῶς προσήκει δὲ εὖ μάλα τὸ προφιόνιον γένος τῆ δωριστὶ ἀρμονία τοῦ βαρδάρου ψαλτηρίου, τὸ σεμνὸν πέμφαίνουσα τοῦ μέλους ἀρχαιοτάτη τυγχάνουσα, ὑπόδειγια Τερπάνδρω πμάλιστα γίνεται πρὸς ἀρμονίαν τὴν δώριον ὑμνοῦντι τὸν Δία ὧδε πως.

» Ζεῦ πάντων ἀγχὰ πάντων » ἀγήτωρ Ζεῦ σοι πέμπω »ταύτην τῶν ὕμνων ἀρχάν».

έν δέ § 89 καταλήγει πλατωνικώς καὶ άριστοτελικώς εἰς τὸ συμπέρασμα «'Απτέον ἄρα μουσικής εἰς κατακόσμησιν ἤθους καὶ καταστολήν». 'Εν δὲ § 90 λέγει α'Αμέλει και τῷ πχοὰ πότον ψάλλειν ἀλλήλοις προπίνομεν καυτεπάδοντες ήμων το έπιθυμητικόν και τον Θεόν δοξάζοντες υ. Περί δέ της όργανικής μουσικής ἀποφαίνεται ἐν Παιδαγ. οὕτως ακὰν πρὸς κιθάραν ἐθελήσης ή λύραν ἄδειν τε καὶ ψάλλειν μῶμος οὐκ ἔστιν». Τὸν ἐκλεκτικὸν δὲ τρόπον, ώσπερ και οί πρό αὐτοῦ και οί μετ' αὐτὸν ἐκκλησιαστικοί πατέρες εἰς πάντα ἀκολουθῶν,ὡς ἐκ τῆς ἀνωτέρω περικοπῆς ἐξάγεται, καὶ ἐκ τῶν ἐν Στρωμ. (σελ. 37) «Χρηστομαθή φημι τον πάντα ἐπὶ τὴν ἀλήθειαν ἀναφέπροντα, ώστε καὶ ἀπὸ γεωμετρίας καὶ μουσικής καὶ φιλοσοφίας δρεπόμενον υτό χρήσιμονυ ἐπικυροῦται, καὶ τῇ πλατωνικῇ καὶ ἀριστοτελικῇ περὶ μουσικής ίδες επόμενος, ἀποκλείει πλατωνικῶς τὴν ἔκλυτον, συμποτικήν καὶ χαλαράν μουσικήν διά των έξης πλατωνιζόντων άξιοσημειώτων παραγελμάτων, εν μεν τῷ Παιδαγωγίρ λέγων «Περιττή δὲ μουσική ἀποπτυστέα, νή κατακλώσα τὰς ψυχὰς καὶ εἰς ποικιλίαν ἐμδάλλουσα, τοτὲ μὲν θρηνώ. νδη, τοτέ δε ακόλαστον και ήδυπαθή, τοτε δε εκδαγευομένην και μαυνικήν. Μελών γάρ κατεαγότων καὶ βιθμών γοερών της μούσης της Καπρικής αι ποικίλαι φαρμακεται διαρθείρουσι τούς τρόπους ακολάστω καλ ναακοτέχνω μουσική είς πάθος ύποσύρουσαι του κώμου τούτου. Αί μέν πέρωτικαι ώδαι μακράν έρώντων· υμνοι δέ έστων τοῦ Θεοῦ αί ώδαί. 'Apυμονίας δὲ παραδεκτέον τὰς σώφρονας, ἀπωτάτω ὅτι μάλιστα ἐλαύνοντες πέχ της έρρωμένης ήμων διανοίας τὰς ύγρὰς ὄντως άρμονίας, ὡς περὶ τὰς υκαμπάς τῶν φθόγγων κακοτεχνούσαι εἰς θρύψιν καὶ βωμολοχίαν ἐνδιαιυτώνται, τὰ δὲ αὐστηρὰ καὶ σώφρονα μέλη ἀποτάσσεται ταῖ; τῆς μέθης νάγερωχίαις. Καταληπτέον οὖν τὰς χρωματικὰς άρμονίας ταῖς ἀχρώμοις ππαροινίαις και τη άνθοφορούση και έταιρούση μουσική». Παραδαλλομένων δὲ τῶν θέσεων τούτων πρὸς τὰ ὑπὸ Πλάτωνος καὶ Αριστοτέλους περὶ μουσικής εἰρημένα καταφαίνεται ἀρκούντως ὁ πλατωνισμός καὶ ἀριστοτελισμός τοῦ Κλήμεντος περὶ τὴν δύναμιν καὶ σημασίαν τῆς μουσικής ἔν τε τῆ κοινωνία καὶ ἐκκλησία, ῆς ἡ μουσικὴ κατὰ τὴν ἐποχὴν ταύτην δὲν ἡδύνατο, ὡς εἴπομεν, νὰ ἔχῃ οὐτιώδη σημασίαν, ἐν ὅσῳ ἐπεκράτει ἡ πρώτη ἐκείνη ἀπλότης, καὶ ἔλειπεν ἡ πομπώδης καὶ ἐπιδεικτικὴ ἐζωτερικὴ λατρεία, καὶ οἱ τὸ καθαρόν πνεῦμα καὶ τὴν κυρίαν οὐσίαν τοῦ χριστιανισμοῦ κατ' ὀλίγον ἐπισκοτίσαντες καὶ ἀντικαταστήσαντες τύποι καὶ μεγαλοπρεπεῖς λιτανεῖαι.

'Αλλ' δοω σκοτεινότερα είνε τὰ τῆς μουσικῆς τῆς πρώτης ταύτης ἐπογης, τοσούτω σαφέστερά είσι τὰ της ἀπό τοῦ μεγάλου Κωνσταντίνου. Έν τῆ ἀπ' αὐτοῦ ἐποχῆ τὰ ἐπουσιώδη ἐγένοντο οὐσιώδη καὶ τἀνάπαλιν, ἡ δέ μουσική έλαδε γαρακτήρα οὐσιώδη, καὶ έθεωρήθη τὸ ἄδειν ώς έν τῶν κυρίων καθηκόντων του γριστιανού, πρός αίνον και δοξολογίαν του δημιουργού του σύμπαντος. ή έχκλησία, ήτις πρό της άναγνωρίσεως και άνυψώσεως του χριστιανισμού ύπο του Μεγάλου Κωνσταντίνου εἰς θρησκείαν του κράτους διετήρει είσετι την πρώτην έκείνην γνησιότητα καλ καθαρότητα, ἀπέβαλε κατὰ μικρόν τὸν πρῶτον γαρακτήρα καὶ ἐπελάθετο τῶν φιλανθρωπικωτάτων άργων του γριστιανισμού, της άδελφικης Ισότητος καξ ἀγάπης, της έλευθερίας των δούλων, της ἄρσεως των προνομιών και της ήδη καταργηθείσης διαιρέσεως είς βίους και τάζεις, αι δε γριστιανικαί καινότητες ἀπώλεσαν κατὰ μικρόν τὰς γνησίας εὐαγγελικὰς ἀρχάς. Ἡ ἐκκλησία συμφιλιωθείσα μετά της πολιτείας και συμμετασχούσα αὐτης. ηναγκάσθη νὰ θυσιάση τὰ κυριώτατα, ὑπέρ ὧν ἐπὶ τρεῖς αἰῶνας ὑπέστη μετ' ἀπαραμίλλου έγκαρτερήσεως τούς φρικτοτάτους έκείνους διωγμούς ύπο των 'Ρωμαίων αὐτοκρατόρων ἕνεκα των δημοκοατικών αὐτης ἀρχών. Ούχὶ δὲ μόνον ἀνεγνώρισε τὸ ἐκ διαμέτρου εἰς τὰς ἀρχὰς αύτης ἀντικείμενον μονοχρατορικόν πολίτευμα μετά των τότε συμπαρομαρτούντων αὐτῷ. κακών, άλλα και εισήγαγεν αυτό είς την έκκλησίαν αυτήν, δημιουργήσασα πολυμελή ιεραρχίαν κατά τάξεις και άξιώματα διηρημένην, άπολαύουσαν μεγάλων προγομιών καὶ αὐτοδικιών, καὶ περιδεβλημένην τοιαύτην ίσχύν, ώστε δ ανώτατος θρησκευτικός ίεραρχης έθεωρεϊτο μετά ταῦτα ίσος σχεδόν την τιμήν και το άξίωμα τῷ ἀνωτάτω πολιτικῷ ἄρχοντι. Κατά μικρόν την μέν πνευματικήν λατοείαν άντικατέστησεν ή κατ' αίσθησιν έξωτερική, την πρώτην ἀπέριττον ἀπλότητα τὰ χρυσούραντα ἄμφια και αί αὐτοκρατορικαι βαρύτιμοι στολαί, 1 την διδασκαλίαν και το κήρυγμα, την ανάπτυξιν των γραφών και ήθικην βελτίωσιν της κοινωνίας αί πομπωδέστατοι λιτανεται καλ παννυχίδες μετά των δλονυκτίων ψαλ-

<sup>1</sup> Θεοδωρ. βιδλ. ΙΙ, 27. Την γαρ ίεραν στολήν, ην δ πανεύφημος Κωνσταντίνος δ βασιλεύς, την 'Ιεροσολύμων έκκλησίαν γεραίρων, δεδώκει τῷ Μακαρίῳ τῷ τῆς πόλεως ἔκεί νης Ερχιερεί, ἵνα ταύτην περιδαλλόμενος, την του θείου βαπτίσματος ἔπιτελεί λειτουργίαν κλ.

μωδιών και ύμνωδιών, αί σγοινοτενείς μελωδίαι της λειτουργίας, και οί μεγαλοπρεπείς έξωτερικοί τύποι. Νύν, ότε ώς οίκος προσευγής καί συναθροίσεως δέν χρησιμεύουσι πλέον ίδιωτικαί οἰκίαι, οὐδέ τὸ ὕπαιθρον καί αί κατακόμβαι, άλλά μεγαλοπρεπέστατοι ναοί, δαψιλώς περικεκοσμημένοι, καὶ πλουσιώτατα διασκευασμένοι, μεγάλας δὲ προσόδους ήδη κεκτημένοι, νον και ή ανάγκη παραδοχής συστηματικής και τεχνικής μεγαλοπρεπούς μουσικής έγένετο πολύ έπαισθητότέρα, ίνα έν ταίς τελεταίς έπιθειάζη, ἐν ταῖς ἐορταῖς εὐρραίνη, ἐν ταῖς πανηγύρεσι τέρπη. ἵνα κατὰ μέν τὸν Μέγαν Βασίλειον ένουμένη μετά τῶν ψαλμῶν κατακοιμίζη διά της μελφδίας το άγριατον της ψυχης των σφόδρα έκτεθηριωμένων, τῷ προσηνεί δε και λείω της ακοης το έκ των λόγων ώφελιμον λανθανόντως ύποδεγώμεθα. Ένα ώς οι πατδες την ήλικίαν, η και όλως οι νεαροί το ήθος τῷ μέν δοχεῖν μελφδῶσι, τῇ δ' ἀληθεία τὰς ψυγάς ἐκπαιδεύωνται διὰ τῶν παναρμονίων μελών. Ίνα τὰ παλαιὰ τραύματα τῶν ψυχῶν ἐξιᾶται, καὶ όλως έξαιρη τὰ πάθη καθ' όσον οἶόν τε, τὰ ποικίλως ταῖς ψυχαῖς ἐν τῷ βίω τῶν ἀνθρώπων ἐνδυναστεύοντα μετά τινος ψυγαγωγίας ἐμμελοῦς καλ ήδονης σώφρονα λογισμόν έμποιούσης, έτε ἀτονούσης της διανοίας πάντων όμου περιδράξεσθαι, και δμοιον πασγούσης γαστρί, διά την ύπερδολήν του χόρου, είς πέψιν περιαγαγείν τὰ πεμφθέντα μή δυναμένης ίνα τη έναλλαγή καὶ τῷ ποικίλφ της ψαλμφδίας νεαροποιήται της ψυχής ή ἐπιθυμία καὶ ἀνακαινίζηται τὸ νηφάλιον». Κατὰ δὲ τὸν Χρυσόστομον, ἵνα, τῆς αναγνώσεως πόνον έχούσης καὶ πολύ τὸ φορτικόν, τέρπωμεν όμοῦ τὴν ψυχήν ἄδοντες και ύποκλέπτωμεν τον πόνον. ζικα οι και μυρίοις κακοίς βε**δαρυμένοι, και ύπο άθυμίας κατεχόμενοι, κατακηλούμενοι ύπο της ήδο**νης, χουφίζωσε τον λογισμόν, πτερώσε την διάνοιαν και μετάρσιον έργάζωνται την ψυχήν τνα συγκινουμένη ή ψυχή τοις λαλουμένοις, έκει φέρη την έξιν, ένθα και η λέξις ἐφέλκεται το κινητικον όργανον της του πνεύματος μελφδίας. Ένα τῷ πόθῳ μελφδίας ἀναγκαζόμενοι συνεχῶς τὰ ἄσματα καί τους ψαλμούς φθέγγεσθαι, συνεχώς αυτών ώμεν μεμνημένοι\* ϊνα ψάλλη το στόμα και παιδεύηται ο νους διότι, λέγει, αᾶν παιδεύσωμεν την γλώτταν ψάλλειν, αίσχυνθήσεται ή ψυχή ταύτης ψαλλούσης τὰ έναντία βουλευομένη». Ὁ δὲ Μέγας ᾿Αθανάσιος ἐν τῆ πρὸς Μαρκελλῖνον έπιστολή, έξετάζων διὰ τί μετὰ μέλους καὶ ῷδῆς ψάλλονται οἱ λόγοι τῶν ψαλμῶν ἀποφαίνεται τάδε. «Τινές μέν τῶν παρ'ἡμῶν ἀκεραίων καίτοι πιστευόντων είναι θεόπνευστα τὰ ρήματα, διως νομίζουσι διά τὸ εύφωνον και τέρψεως ένεκεν της άκοης μελωδείσθαι τους ψαλμούς ούκ έστι δε ουτως. ου γάρ το ήδυ και πιθανόν έζήτησεν ή γραφή άλλα και τουτο ώφελείας ενεκεν της ψυχης τετύπωται διά πάντα μεν, μάλιστα δε διά δύο ταυτα. πρῶτον μέν ὅτι ἔπρεπε τὴν θείαν Γραφὴν μὴ μόνον τῆ συνεχεία,ἀλλὰ καὶ τἢ κατὰ πλάτος φωνή τὸν Θεὸν ὑμνεῖν. Κατὰ συνέχειαν μέν οὖν εἰρηται,

οξά έστι τὰ τοῦ νόμου και τῶν προφητῶν και τὰ ίστορούμενα πάντα μετὰ της καινης διαθήκης κατά πλάτος δε λέγεται, οδά έστι τὰ τῶν ψαλμῶν και φορών και κατατων δύπατα, και ορεφ λαθ απομίσεται το εξ οχμέ ίσχύος και δυνάμεως άγαπαν τον Θεόν τους άνθρώπους. Δεύτερον δε ώσπερ άρμονία τούς αύλούς συντιθείσα μίαν την συμφωνίαν άποτελεί, ούτως έπειδή καλ έν τη ψυγή διάφορα κινήματα φαίνεται, καλ έστιν έν αὐτή τὸ λογίζεσθαι, και το έπιθυμείν, και το θυμοειδές, έκ δε της τούτων κινήσεως καὶ ἡ τῶν μελῶν τοῦ σώματος γίνεται ἐνέργεια, βούλεται ὁ λόγος μή ἀσύμφωνον είναι τὸν ἄνθρωπον έαυτῷί... ώσπερ γὰρ τὰ τῆς ψυγῆς νοήματα γνωρίζομεν και σημαίνομεν δι' ών προφέρομεν λόγων, ούτω της πνευματικής έν ψυχή άρμονίας την έκ των λόγων μελφδίαν σύμδολον είναι θέλων δ Κύριος, τετύπωχεν έμμελῶς τὰς ῷδὰς ψάλλεσθαι, καὶ τοὺς ψαλμούς ἀναγινώσκεσθαι μετ' ώδης. Καὶ τοῦτ' ἐστιν ἡ ἐπιθυμία τῆς ψυγῆς, τὸ καλῶς αὐτὴν διακεῖσθαι, ὡς γέγραπται' «Εὐθυμεῖ τις ἐν ὑμῖν ψαλλέτω». Ούτω το μέν έν αυτή ταραγώδες και τραγύ και άτακτον έξομαλίζεται, το δε λυπούν θεραπεύεται ψαλλόντων ήμων... τη γάρ των ρημάτων μελφδία συνδιατεθειμένη ή ψυγή έπιλανθάνεται τῶν παθῶν, καὶ

1 Πλατ. πολιτ. βιόλ. δ΄. 413. . . άλλα τῷ όντι τὰ οίκεῖα εὖ θέμενον καὶ ἄρξαντα αὐτὸμ έχυτος καί κοσμήσαντα καί φίλον γενόμενον έχυτώ καί ξυναρμόσαντα τρία όντα, ώσπερ όρους τρετς άρμονίας άτεχνως, νεάτης τε καὶ δκάτης καὶ μέσης, καὶ εἰ ἄλλα ἄττα μεταξύ τυγχάνει όντα, πάντα ταθτα ξυνδήσαντα καλ παντάπασιν ένα γενόμενον έκ πολλών σώφρονα καλ ήρμοσμένον κτλ.» πρός τα όποτα ο Πρόκλος λέγει: «Καὶ οξιως άρμονία διά πασῶν ἐκ τριῶν ορων ούσα, λόγου, θυμου, έπιθυμίας. ών ο θυμος μέσος ών, ώδι μέν ποιεί την διά τεσσάρων, ώδι δε την διά πέντε συμφωνίαν, την μεν του λόγου πρός τον θυμόν διαπέντε, την δε του θυμου πρός την επιθυμίαν διά τευσάρων ταύτην ούν εκάλουν οι πυθαγόρειοι συλλαδήν. ώς οδ τελείαν οδσαν συμφωνίαν, την δε διά πέντε μαλλον ή ταύτην είναι συμφωνίαν. . . δι' δ τὴν μαλλον συμφωνίαν τῷ θυμῷ πρὸς τὸν λόγον δοτέον, ἢ τἢ ἐπιθυμία πρὸς τὸν θυμόν. Διὰ πασών δε την εκ πάντων βητέον, ην εκείνοι πολυπασών συμφωνιών κατακορεστάτην ώνομαζον και γαρώς άληθως έστιν αθτη συμφωνία μόνη γαρ έκ πασών έχει τουτο το ίδιον, οπερ ό Τίμαιός φησι, το των όξυτέρων φθόγγων τας κινήσεις Εποπαυομένας καταλαμδάνειν τας των βαρυτέρων, και καταλαμφανούσας άρχην τέλει συνάπτειν, και μίαν αποφαίνειν κίνησιν, ήρεμα φπολήγουσαν από του όξεω; επί τό βαρύτερον, μόνη δ' αξιτη πασών συμφωνιών τουτο λαχούσα, πρέπουσα άν είη τη μιφ της ψυχης άρμονία, δι' όλων διοικούση των μερών καί συνειρούση τατζ κιγήσεσι των άνωτέρω τας κατωτέρω, καί τατζ ύφέσεσιν έκείνων τας τούτων έπιτάσεις συμφυώς έγαρμοζούση, και όντως μίαν έκ πρλλών ποιούση την ζωήν». Πρός ταθτφ ομως ο 'Αριστοτέλης (ψπ. 4. 407 β. 30) παρατηρεί «'Αρμονίαν γάρ τινα αὐτὴν (τὴν ψυχὴν) λέγουσι: καλ γὰρ τὴν άρμονίαν κράσιν καλ σύνθεσιν ἔναντίον εἶναι, καλ τὸ σῶμα συγκεῖσθαι ἔξ έναντίων και τοι γε ή μεν-άρμονία λύγος τίς έστι των μιχθέντων ή σύνθεσις, την δε ψυχήν οδδέτερον οξόν τε είναι το έτων. . . άρμοζει δέ μαλλον καθ' όγιείας λέγειν άρμονίαν. ('Αριστ. ΦΙΙ΄ 3. 246 6. 4). Οίον δγιείαν καὶ εξιεξίαν εν κράσει καὶ συμμετρία θερμών καὶ ψυχρών τίσ θεμεν». (Πλατ. Φιληδ. 31, c). «"Ο μετά το άπειρον και πέρας έλεγες, έν ώ και δγίειαν, οίμαι δέ και άρμονίαν ετίθεσο». (Πλατ. πολ. 4, 431). «Όρας ήν δ' εγώ, ότι επιεικώς εμαντευθμεθα άρει, ως άρμονία τινί ή σωρροσύνη ώμοίωται; Τί δή; ατι οδχ ώσπερ ή άνδρεία καλ ή σουία εν μέρει τινλ έκατέρα ένουσα ή μέν σουήν, ή δε ανδρείαν την πόλιν παρείχετο, ούχ οθτω ποιεί αθτη, άλλα δι' όλης άτεχνως τέταται δια πασών παρεχομένην ξυνάδοντας τρύς τε άσθενεστάτους ταθτόν καί τούς ίσχυροτάτους καί τούς μέσους κτλ. ...

γαίρουσα βλέπει πρός τον νοῦν τὸν ἐν Χριστῷ, λογιζομένη τὰ βέλτιστα». Τὰς ἐκ τῆς μουσικῆς ὡφελείκς ἀπαριθμεῖ καὶ ὁ Μέγας Βασίλειος διὰ τῶν έξης. «Ψαλμός γαλήνη ψυχῶν, βραδευτής εἰρήνης, τό θορυδοῦν καὶ κυμαῖνον των λογισμών καταστέλλων μαλάσσει μέν γάρ της ψυχης τό θυμούμενον, το δε ακόλαστον σωφρονίζει ψαλμός φιλίας συναγωγός, ενωσις διεστώτων, έχθραινόντων διαλλακτήριον. Τίς γάρ ἔτι έχθρον ήγεῖσθαι δύναται μεθ' οδ μίαν ἀφῆκε πρός Θεόν την φωνήν; "Ωττε και το μέγιστον των άγαθων, την άγάπην η ψαλμφδία παρέγεται, οίονει σύνδεσμόν τινα πρός την ένωσιν την συνωδίαν έπινοήσασα, καὶ εἰς ένὸς χοροῦ συμφωνίαν τὸν λαὸν συναρμόζουσα. ψαλμός νηπίοις ἀσφάλεια, ἀκμάζουσιν έγκαλλώπισμα, πρεσδυτέροις παρηγορία, γυναιζι κόσμος άρμοδιώτατος, άνάπαυσις κόπων ήμερινῶν, ἐκκλησίας φωνή. Οὕτος τὰς ἑορτὰς φαιδρύνει, οὕτος τὴν κατὰ Θεὸν λύπην δημιουργετ, ψαλμός το των άγγελων έργον, το οὐράνιον πολίτευμα, τὸ πνευματικόν θυμίχμα. 🕰 τῆς σορῆς ἐπινοίας τοῦ διδασκάλου όμοῦ τε ἄδειν ήμας και τὰ λυσιτελη μανθάνειν μηγανομένου. "Οθεν και μαλλον έντυποῦται ταῖς ψυχαῖς τὰ διδάγματα... Οὖτε γὰρ ἀποστολικόν τις οὖτε προφητικόν παράγγελμα των πολλών και ραθύμων ραδίως ποτέ τη μνήμη κατασχών ἀπηλθε' τὰ δέ τῶν ψαλμῶν λόγια καὶ κατ' οἶκον μελώδοῦτι, και έπι της άγορας περιφέρουσι κτλ ν. Ώσαύτως δε δ άγιος Νετλος παρατηρετ ότι «ή μεν ψαλμφδία τὰ πάθη κατευνάζει καὶ τὴν ἀκρασίαν του σώματος ήρεμετν ἀπεργάζεται». Θεοδώρητος δὲ δ ἐπίσκοπος Κύρου ἐν τῷ Ε'αἰῶνι ζῶν λέγει τάδε: «ἐπειδή καὶ τῆς εὐσεδείας οἱ τρόφιμοι, καὶ ἀστοὶ καὶ χωρικοί, διαφερόντως ταύτη (δηλ. τη του Δαυλό προφητεία) προσέχειν έσπουδάκασιν άπαντες, ουλ μκιστα θε οι τον φακλιικόν φαμαζόπενοι βιον ληκτώδ ταύτην και μεθ' ήμέραν διά της γλώττης προφέρουσι τον των δλων ύμνοῦντες Θεόν, καὶ τὰ τοῦ σώματος κατευνάζοντες πάθη. Τῆ γὰρ ἡδονῆ τῆς μελφδίας την ώφέλειαν ή θεία γάρις κεράσασα, τριπόθητόν τε και άξιέραστον τοτς ανθρώποις διδασκαλίαν προτέθηκε. Καὶ ἔστιν ἰδεῖν τῶν μὲν ἄλλων θείων γραφῶν ἢ οὐδαμῶς, ἢ δλίγα τῶν ἀνθρώπων μεμυημένων τοὺς πλείστους. τῶν δέ πνευματικών του θεσπεσίου Δαβίδ πολλούς πολλάκις καὶ ἐν ταῖς οἰκίαις καὶ ἐν ταῖς ἀγυιαῖς, καὶ ἐν τοῖς όδοῖς ἀπομεμνημένους, καὶ τἢ τοῦ μέλους άρμονία σφάς αὐτοὺς καταθέλγοντας, καὶ διὰ ταύτης της θυμηδίας καρπουμένους την ώφελειαν ». Υσίδωρος δε δ Πηλουσιώτης, ζων ώσαύτως εν τῷ Ε' αίωνι, δμολογεί, ότι αή μουσική, ή διά κιθάρας καὶ ψαλτηρίου τελουμένη, θεραπεύει τὰ πάθη τὰ ψυχικά, ἐξημεροῖ δὲ τὸν θυμόν, καὶ κουφίζει τὰ πένθη διὰ τῶν δακρύων». 'Αλλὰ καὶ Γρηγόριος δ Νύσσης λέγει' « Έπεὶ οὖν τὸ κατὰ φύσιν φίλον τῃ φύσει, ἀπεδείχθη δὲ κατὰ φύσιν ἡμῖν οὖσα ή μουσική, τούτου χάριν ό μέγας Δαδίδ τη περί των άρετων φιλοσοφία την μελωδίαν κατέμιξεν, οίδν τινα μέλιτος ήδονήν, των ύψηλων καταχέας δογμάτων». ή συμφωνία των έκκλησιαστικών πατέρων πρός τόν

Πλάτωνα καὶ 'Αριστοτέλην, πρὸς τοὺς Πυθαγορείους' καὶ Στωϊκοὺς καταφαίνεται μέν άρχούντως καί έχ των έχτεθειμένων περιχοπών, καθίσταται δὲ ἔτι καταφανεστέρα καὶ ἐκ τῶν ὑπὸ Εὐσεδίου τοῦ Παμφίλου ἐν τῆ Εύαγγελική αύτου προπαρασκευή άναφερομένων, έν ή περί της δυνάμεως καὶ σημασίας της μουσικής πραγματευόμενος, άρκεϊται νὰ ἐπαναλάδη καὶ ἀντιγράψη αὐτολεξεί, ὅσα ὁ Πλάτων ἐν τῆ πολιτεία καὶ τοὶς νόμοις περί ταύτης ἀπεφήνατο. Και έν μέν τῷ κεφαλαίω «Όποίας χρη διανοίας περιέγειν τὰς ὦδὰς» παραλαμδάνων αὐτολεξεὶ τὴν ἐν τῷ τρίτω βιδλίω της πολιτείας θέσιν άργομένην «Τούς ποιητάς άναγκάζεται λέγειν κτλ.»,2 προστίθησιν «Οὐ πόρρω ταῦτα (δηλ. τὰ ὑπὸ Πλάτωνος λεγόμενα) τῶν του Δαδίδ ψαλμών, ους προλαδών συνέταξε δι' ώδων και υμνων... Έπι σχολή δ' αν εύροις έκαστα των είρημένων τῷ φιλοσόφῳ πρὸς λέξιν κείμενα δι' όλης της ίερας των ψαλμών γραφης». Έν δὲ τῷ κεφαλαίῳ α"Οτι καὶ ἐν τοῖς συμποσίοις παραληπτέον τὰς ώδάς, ώσπερ τινὰς νόμους συμποτικούς ο, άντιγράφων αὐτολεξεὶ τὴν ἐν τῷ δευτέρῳ τῶν νόμων (671 α') περικοπήν άργομένην α Καλ όπερ δ λόγος έν άργαζς έδουλήθη, την τῷ τοῦ Διονυσίου χορῷ βοήθειαν ἐπιδεζαι καλῶς λεγομένην κτλ.» ἐπιλέγει. «Είκότως τοιγαρούν και ήμεν αύτοις έν τοις συμποσίοις ώδλς και ύμνους είς Θεόν πεποιημένους άδειν παραδέδοται τοῦ προσήχοντος κόσμου τῶν παρ ήμιν φυλάκων έπιμελομένων». Ωσαύτως δὲ ἐν τῷ κεφαλαίφ «"Οτι χρή τούς νέους δι' έχμαθήσεως ύμνων όρθων και ώδων είς άρετης άνάληψιν προπαρασκευάζεινο, άντιγράφων δλόκληρον την έν τῷ δευτέρφ τῶν νόμων (659, d.) περικοπήν, ήν ἀνωτέρω ἀναφέρομεν, ἀποδεικνύει, ὅτι παραδέχεται άνευ έλαχίστης έξαιρέσεως τὰ της πλατωνικής σχολής περί δυνάμεως και σημασίας της μουσικης έν τε τη έκκλησία και τη κοινωνία και όμολογεϊ, ότι έγίνετο ήδη πλατωνική της μουσικής χρησις, βεδαιουμένη καί παρά των λοιπών έκκλησιαστικών πατέρων των πρώτων έξ αἰώνων, ώς έκ των έκτεθεισων θέσεων καταφανέστατον γίνεται. Γρηγόριος δέ δ

<sup>1</sup> Ίσμόλ. δίος Πυθαγ. «Ήγούμενος δὲ πρώτην είναι τοῖς ἀνθρώποις τὴν διὰ τῆς αἰσθήσεως προφερομένην ἐπιμέλειαν, εἴ τις καλὰ μὲν δρώη καὶ σχήματα καὶ εἴδη, καλῶν δὲ ἀκούοι μελῶν καὶ ρυθμῶν, τὴν διὰ μουσικῆς παίδευσιν πρώτην κατεστήσατο, διά τε μελῶν τινων καὶ ρυθμῶν, ἀρ' ὧν τρόπων τε καὶ καθῶν ἀνθρωπίνων ἰάσεις ἐγίνοντο, ἀρμονίαι τε τῶν τῆς ψων χῆς δυνάμεων, ὥσπερ εἶχον ἐξ ἀρχῆς, συνήγοντο, σωματικῶν τε καὶ ψυχικῶν νοσημάτων καταστολαὶ καὶ ἀρυγιασμοὶ ὑπ' αὐτοῦ ὑπεννοοῦντο' καὶ νὴ Δία τὸ ὑπὲρ πάντα ταῦτα λόγου ἄξιον, ὅτι τοῖς μὲν γνωρίμοις τὰς λεγομένας ἔξαρτύσεις τε καὶ ἐπαφὰς συνέταττε καὶ συνηρμόζετο, δαιμονίως μηχανώμενος κεράσματά τινων μελῶν διατονικῶν τε καὶ χρωματικῶν καὶ ἔναρμονίων, δι' ὧν ἡφδίως εἰς τὰ ἐναντία περιέτρεπον καὶ περιήγον τὰ τῆς ψυχῆς πάθη, νέον ἔν αὐτοῖς ἀλόγως συνιστάμενα καὶ ὑποφυόμενα, λύπας καὶ ὀργὰς καὶ ἐλέους καὶ ζήλους ἀτόπους καὶ φόδους, ἐπιθυμίας τε παντοίας καὶ θυμοὺς καὶ ὀργὰς καὶ ἐλέους καὶ ὑπτιότητας καὶ σφοδρότητας, ἔπανορθούμενος πρὸς ἀρετὴν τούτων ἔκαστον διὰ τῶν προσηκόντων μελῶν, ὡς διά τινων σωτηρίων συγκεκραμένων φαρμάκων.

<sup>2</sup> Πλ. Νόμων ΙΙ. 660, с.

Θεολόγος εν τῷ Μ΄ λόγῳ ἐπιτρέπει καὶ αὐτὴν τὴν ὅρχησιν, μετὰ τῆς παρατηρήσεως αεὶ καὶ ὀρχήσατθαι δεῖ σε ὡς πανηγυριττὴν καὶ φιλέορτον,
ὄρχησαι μέν, ἀλλὰ μὴ τὴν Ἡρωδιάδος ὅρχησιν τῆς ἀσχήμονος». Πολυάριθμοι τοιαῦται Θέσεις εὐρίσκονται καὶ παρ' ἐτέροις πολλοῖς ἐκκλησιαστικοῖς πατράσιν, ἀς παραλείπομεν συντομίας χάριν, τὰς προμνησθείσας ἰκανὰς θεωροῦντες πρὸς ἀπόδειξιν τῶν λόγων ἡμῶν. Ἡς δὲ ὁ Πλάτων ἀποδοκιμάζει τὸ ἄνευ λόγου μέλος, τὴν ἄιευ κειμένου, τὴν ψιλὴν δῆλον ὅτι ὁργανικὴν μουσικήν, ὡς ἔχουσαν μόνον τὸ ἡδὸ ἄνευ τοῦ ἀφελίμου, οὕτω καὶ
οἱ προμνησθέντες πατέρες ἀπαιτοῦσιν, ἵνα τὰ ἀδόμενα ἔχωσι μὴ μόνην
τὴν τέρψιν, ἀλλὰ καὶ τὸ ἀφελιμον, ὅπερ ἢν ίδιον τοῦ ἀρχαίου ἐλληνικοῦ
θεάτρου, οῦ αὶ τραγφδίαι ἄρειλον νὰ ὧσι αμίμησις πράξεως σπουδαίας
καὶ τελείας δι' ἡδυσμένου λόγου», δηλ. δι' ἀρμονίας ἡυθμοῦ καὶ μέλους,
καὶ οῦ τὸ τέλος ἦν κατὰ τὸν ᾿Αριστοφάνην (Βατρ. 1019), διὰ τῆς δεξιότητος καὶ νουθεσίας τοῦ ποιητοῦ δελτίους τοὺς ἀνθρώπους ἐν ταῖς πόλεσι ποιεῖν, ὅπερ Τιμοχλῆς ὁ κωμικὸς ὕστερον ἐκφράζει διὰ τοῦ

Ο γὰρ νοῦς τῶν ἰδίων λήθην λαδών πρὸς ἀλλοτρίφ τε ψυχαγωγηθείς πάθει μεθ' ἡδονῆς ἀπῆλθε παιδευθείς ἄμα,

\*Αλλά καὶ ὁ 'Οράτιος μεμφόμενος τοὺς ποιητάς της ἐποχης αὐτοῦ, ὅτι' aut prodesse volunt aut delectare poetae

ἀναγνωρίζει το ορθον της συνενώσεως του ήδέως και ώφελίμου της άρχαίας θεωρίας και του άργαίου θεάτρου διὰ του

Omne tulit punctum qui miscuit utile dulci

Πρός ταῦτα ὁ μέν μέγας Βασίλειος λέγει αΤὸ ἐκ τῆς μελφδίας τερπνὸν τοῖς δόγμασιν ἐγκατέμιξεν, ἴνα τῷ προσηνεῖ καὶ λείφ τῆς ἀκοῆς τὸ ἐκ τῶν λόγων ἀφέλιμον λανθανόντως ὑποδεχώμεθα, κατὰ τοὺς σοφοὺς τῶν ἰατρῶν, οἱ τῶν φαρμάκων τὰ αὐστηρότερα πίνειν διδόντες τοῖς κακοσίτοις μέλιτι πολλάκις τὴν κύλικα περιχρίουσι». Θεοδώρητος δὲ ὁ Κύρου ὡσαύτως παρατηρεῖ αΤἢ γὰρ ἡδονἢ τῆς μελφδίας τὴν ἀφέλειαν ἡ θεία χάρις κεράσασα, τριπόθητόν τε καὶ ἀξιέραστον τοῖς ἀνθρώποις διδασκαλίαν προτέθηκεν». Ώστε τἢ θεωρία ταύτὴ ἐπόμενοι καὶ οἱ ἐκκλησιαστικοὶ πατέρες, ἀπαιτοῦσιν ῖνα τὰ ἀβόμενα πρὸς τἢ τέρψει ἔχωσι καὶ διάνοιαν ὀρθήν, ἤτοι τὸ ἀφέλιμον, ὅπερ καὶ ἐκ τῶν ἀνωτέρω περικοπῶν τοῦ Χρυσοστόμου καὶ λοιπῶν καταφανέστατον γίγνεται. Αὐστηρότεροι τοῦ Πλάτωνος εἶνε οἱ ἐκκλησιαστικοὶ πατέρες πρὸς τὴν ὀργανικὴν μουσικήν, ἤτις δύναται βεβαίως νὰ ἔχῃ τὰς αὐτὰς ἀπαιτήσεις, ¹ οἴας καὶ ἡ φωνητικὴ ἐν

<sup>1 &#</sup>x27;Ο Χρυσόστομος αναγνωρίζει την δύναμιν και σημασίαν της όργανικης μουσικης διότι λόγον ποιούμενος περι της παρ' 'Εδραίοις και "Ελλησι χρήσεως των όργάνων λέγει' «Και τα όργανα δὶ ἔκεινα δια τοῦτο ἔπετέτραπτο τότε, δια την ἀσθένειαν αὐτων, και δια τὸ κιρναν αὐτοὺς εἰς ἀγάπην και συμφωνίαν, και ἐγείρειν αὐτων την διάνοιαν μιθ' ήδονης ποιείν τὰ την ἀφέλειαν παρεχόμενα, και εἰς πολλην βούλεσθαι αὐτοὺς ἄγειν οπουδήν δια της τοι«ύτης ψυχαγωγίας. Τὸ γὰρ βάναυσον αὐτων και βάθυμον και ἀναπεπτωκὸς σοφιζόμενος ὁ

τη έκκλησία. Τὸν λόγον της ἀποκλείσεως της ὀργανικής μουσικής ἐκ τῆς έκκλησίας διέσωσε Νικήτας δ Σερρών έκ του Γρηγορίου Νύσσης ώς έξης· «Και φητίν, ότι ώσπερ έκ των μουσικών όργανων μόνος δ ήγος της μελφδίας προσπίπτει τατζ άκοατζ, αὐτά δὲ τὰ μελφδούμενα ἡήματα οδ διαρθρούνται τοϊς φθόγγοις, έν δέ τη ώδη το συναμφότερον γίγνεται καλ δ του μέλους ρυθμός, και των ρημάτων ή δύνκμις συνδιεζαγομένη μετά μέλους, ήν άγνοετσθαι άνάγκη, όταν διά μουσικών όργάνων ή μελφδία γίγνεται». Κατά τὴν περικοπὴν ταύτην ἀποκλείεται τῆς ἐκκλησίας λίαν δρθώς ή ψιλή βργανική μουσική, ήτις καθ' έαυτήν, άνευ κειμένου ή τούλάχιστον ἄνευ ἐπιγραφης τινος, οίον αἀποχαιρετισμός» «ἐπανάδλεψις» xτλ., δεν δύνχται νὰ ἐκδηλώτη συγκεκριμένον τι,ώς ὀρθῶς ὁ Πλάτων παρατηρεῖ ἔν τῷ δευτέρω τῶν νόμων (669, d.1) 'Αλλ' οἱ ἐκκλησιαστικοὶ πατέρες δεν περιωρίσθησαν να άποκλείσωσι την ψιλην όργανικήν μουσικήν, άλλά και την συνένωσιν αὐτης μετά της φωνητικης είς τοῦτο δὲ προέ**δησαν νομίζομεν, έχ φόδου χαταγρήσεως, καὶ διότι ἡ ὀργανική μουσική** προστιθεμένη και συνενουμένη μετά της φωνητικης ήδύνατο νά κατακλύση την διάνοιαν των λεγομένων, και να έπισκοτίση η έπισκιάση και άμαυ--ρώση αὐτήν, ἄτε διεγείρουσα μπλλον θυμικάς καταστάσεις καλ διαθέσεις. Πλήν δέ τούτου, νομίζομεν, ότι ή όργανική μουσική ἀπεκλείσθη, διότι έφερε τότε γαρακτήρα μάλιστα κοσμικόν, κατά τον Χρυσόστομον καί Βασίλειον ούσα ιδία της θυμέλης? και των συμποτικών και ήδονικών διαχύσεων τοῦ λαοῦ ἔφερεν ἄρα συμποτικόν καὶ ἡδονικόν χαρακτῆρα, καὶ εἰσαγομένη εἰς τὴν ἐκκλησίαν ἠδύνατο εἰκότως νὰ βλάψη μᾶλλον ἢ νὰ ώφελήση, διά του νόμου του συνειρμου των έννοιων μεθιστάσα τούς έκκλησιαζομένους, και διαταράττουσα τὰ ἐν τῷ ναῷ διεγειρόμενα θρησκευτικὰ αἰσθήματα, ἐν τῷ ὁποίῳ οὐδὲν πρέπει νὰ ὑπάρχη ἢ νὰ λαμβάνη χώραν, φέρον γαρακτήρα καὶ δμοιότητα τοῦ κοινοῦ καὶ συνήθους, ὡς ἀνωτέρω εἴ-

Θεός, άφυπνίζειν αὐτοὺς ταύτη μεθώδευσε τή σοφία, άναχεράσας τῷ πόνο της προσεδρίας τὸ ήδὺ της μελφδίας (εἰς τὸν PN' ψαλμόν.) ᾿Αλλαχοῦ δὲ λαμδάνων θέμα τὸ «᾿Εν τυμπάνο καὶ ψαλτηρίω ψαλλάτωσαν αὐτῷ» λέγει τάδε «᾿Εγὰ δὲ ἐχείνο ᾶν εἴποιμι, ὅτι τὸ παλαιὸν οις τως ήγοντο διὰ τῶν δργάνων τούτων, διὰ τὴν παχύτητα της διανοίας αὐτῶν, καὶ τὸ ἄρτι ἀπεσπάσθαι ἀπὸ τῶν εἰδώλων. ဪ Θοσιας συνεχώρησεν, οιτω καὶ ταῦτα ἐπέτρεψε συγκαταδαίνων αὐτῶν τῆ ἀσθενεία.

1 "Ορα σελ. 450. (Πολιτ. VII 522 Ε΄) «'Αλλ' ῆν ἐκείνη γε (ἡ μουσική,) ἀντίστροφος τῆς γυμναστικής, εἰ μέμνησαι, ἔθεσι παιδεύουσα τοὺς φύλακας κατά τε ἀρμονίαν εὐαρμοστίαν τινά, οὐκ ἐπιστήμην παραδιδούσα καὶ κατὰ βυθμὸν εὐρυθμίαν. (Μάξιμος Τύριος λόγος 28) «Δέδοικα δὲ μὴ ταυτὶ τὰ μέλη ἡδονὴν μέν τινα ἔχη κεκραμένην ὑπὸ τῆς τέχνης καλῶς, ἄσημα δὲ ὄντα καὶ ἄλογα καὶ ἄρωνα μηδὲν μέγα τῆ ψυχῆ εἰς εὐαρραύνην συντελῆ. Εἰ γάρ τις ἐθέλοι παραδαλεῖν τὴν ἐκ μελῶν ἡδονὴν τῆ τῶν λόγων, ἐοίκοι ἀν ὁ μὲν λόγος σιτίοις, τὸ δὲ μέλος ὁδμαζε».

2 Χρυσόστ. 'Αλλὰ σύριγγες συνηχούσιν ἐκείνοις ἀσήμω φωνἢ καὶ ἀτερπἢ τἢ ὄψει, τῶν γνάθων αὐτοῖς φυσωμένων καὶ τῶν νεύρων διασπωμένων. 'Αλλ' ἐνταῦθα ἡ τοῦ πνεύματας ἐνηχεῖ χάρις, ἀντὶ αὐλοῦ καὶ κιθάρας καὶ σύρ·γγυς τοῖς τῶν ἀγίων στόμασι κεχρημένη,

πομεν. Όθεν παρεδέχθησαν μόνην την χορφδίαν, δηλούντες δι' αὐτης οὐγλ μόνον την πνευματικήν ήμων συμφωνίαν πλατωνικώς, άλλα και την του σύμπαντος. "Ωσπερ δέ δ Πλάτων ἀπαιτεί παρά του μελοποιού ή ποιητού δρθήν ποδσχψιν και ἀπόδοσιν μελών, ρυθμών και άομονιών είς το κείμενον. ἐπειδή ἔκαστον είδος μουσικής ἔχει τὸ ίδιον έαυτοῦ ύφος, καὶ ἀποδοκιμάζει την γαλαράν καὶ εκλυτον μουσικήν, την συμποτικήν καὶ μεθυστικήν, ήτις διὰ τῆς ἡδυπαθείας καὶ ἐκλύσεως τῆς μελωδίας ἐκθηλύγει τῆς ψυγης την ανδρείαν και συνεκλύει την του σώματος εύγένειαν, ούτω και οί της έκκλησίας πατέρες μέγρι του Γ΄ αίωνος, ανθίστανται πάση δυνάμει κατά της ἀποπείρας της εἰς τὴν ἐκκλησίαν τελείας εἰσδολης της τότε θυμελικής μουσικής, ήτις παρά των συγχρόνων πατέρων δνομάζεται διακεκλασμένη και ήδυπαθεστάτη,και έκ τούτου έπιδλαδής, διότι κατά τόν Χουσόστομον»· «Πολλάκις καὶ μέλος κατακεκλασμένον τὸ τῆς ψυγῆς ἔντονον κατεμάλαξε», καταπολεμούσι δέ καὶ τὰ βιωτικὰ ἄσματα, καὶ τὰς τοῦ κόσμου μελωδίας, αἴτινες ἀπηγοῦσαι τὴν ἀκοήν, καὶ ἀπατῶσαι τὴν διάνοιαν, κατά τὸν Χρυσόστομον μακράν ἀπάγουσι της ώφελείας, εἰς ἐπιθυμίας καθέλκουσαι της ἀπωλείας. Αἰσχοὸν γάρ, λέγει, ἡημάτων ἀνάπλεοι τυγχάνουσι καὶ ἀθέσμων ὀρέξεων ἔμπλεοι». Ίδίως δὲ θεωροῦσιν οί έκκλησιαστικοί πατέρες ώς όλως μή προσήκοντα τη θρησκευτική λατρεία καὶ μουσική τὰ κεκλασμένα μέλη καὶ λυγίσματα, τὰ μέλη δηλ. ἐκεῖνα τὰ δποῖα περιέγουσιν ἀφθονίαν κομπισμῶν καὶ μελισμῶν,ἢ ὅπως ἐν τῇ σήμερον ίερξ μουσική λέγουσιν άφοθνίχν γοργών,διγόργων, τριγόργων καὶ τετραγόργων, έξ ων είνε ἀνάπλεα τὰ καλούμενα σήμερον στιγηραρικά καὶ ἀργὰ μέλη. Την τοιαύτην μουσικήν, ήτις και παρά τῶν ἀργαίων ἀπεδοκιμάζετο, ονομάζουσιν οἱ ἐκκλησιαστικοὶ πατέρες πορνικήν καὶ χαῦνον, ἔκλυτον καὶ ήδυπαθη, εναντίον της όποίας άντεπεζέρχονται πάση δυνάμει. Πλήν δέ των άνωτέρω μνημονευθέντων δ μέν Γρηγόριος δ θεολόγος πρός Σέλευκον γράφων λέγει\*

Ναὶ μὴν ἐκεῖνο σφόδρα σοι τηρητέον
Μίσει θεάτρων, θηρίων, ἱπποδρόμων
"Ασεμνον ὦδήν, δύσεριν κακῶν θέαν:
Τί δ' ἃν λέγοι τις ἀσμάτων αἰσχρῶν νόσους
Μέλη τε θηλύνοντα καρδίας τόνον
Αὐλοὺς, χορείας πορνικῶν βοσκημάτων
Οἶς καὶ γέρας νέμουσιν οἱ τρισάθλιοι;
Ταῦτ' οῦν ἐπαίνων καὶ θέας καὶ τέρψεως
"Η δακρύων τε καὶ στεναγμῶν ἄξια;

Ο δε συγγραφεύς της πρός τούς νέους παραινέσεως λέγει ωσαύτως «Κάθαρσις δε ψυχης, ως άθρόως τε είπειν και ύμιν ίκανως, τὰς διὰ των αίσθήσεων ήδονὰς ἀτιμάζειν, ... μὴ διὰ των ὥτων διεφθαρμένην μελφδίαν των ψυχων καταχειν. 'Ανελευθερίας γὰρ δὴ και ταπεινότητος ἔκγονα πάθη

έκ τοῦ τοιούτου τῆς μουσικῆς εἴδους ἐγγίγνεσθαι πέφυκεν». Ὁ δὲ Μέγας Βασίλειος κακίζων την μουσικήν της έπογης του, έκθέτει τὰ έξ αὐτης ποοχύπτοντα χαχά διά των έξης αΕίσί τινες πόλεις παντοδαποίς θεάμασι θαυματοποιών ἀπό βαθέως δρθρου μέγρις έσπέρας αὐτῆς έστιώσαι τάς όψεις. Καί μέν τοι καί μελών τινων κεκλασμένων καί διεφθαρμένων και παντάπασι πολλήν ἀκολασίαν ταζς ψυγαζς ἐντικτόντων, ἐπὶ πλεζστον άκούοντες οὐκ ἐμπίπλανται... οὐκ εἰδότες ὅτι ὀργήστρα εὐθυνομένη θεάμασιν ακολάστοις κοινόν και δημόσιον ασελγείας τοίς συγκαθημένοις έστί, καὶ τὰ παναρμόνια τῶν αὐλῶν μέλη καὶ ἄσματα πορνικά, ἐγκαθιζόμενα ταζι των ακουσάντων ψυγαζι οὐδεν έτερον η πάντας ασγημονείν αναπείθει, τὰ τῶν κιθαριστῶν κρούματα μιμουμένους». Ώσαύτως δὲ καὶ Γρηγόριος δ θεολόγος αναφωνεϊ α'Αναλάδωμεν υμνους αντί τυμπάνων, ψαλμωδίαν άντὶ τῶν αἰσγρῶν λυγισμάτων καὶ ἀσμάτων, κρότον εὐγαριστήριον άντὶ κρότων θεατρικών». Ὁ δὲ Χρυσόστομος, δ ἄσπονδος πολέμιος της θυμέλης και της μουσικής αὐτής, διά ζοφερωτάτων χρωμάτων μετά τής γαρακτηριζούσης αὐτὸν εὐγλωττίας περιγράφων τὸ ἐπιβλαβὲς της ἐκλύτου καὶ μαλακής δημώδους καὶ θυμελικής μουσικής τής ἐποχής αὐτοῦ, προκαλεί τούς πιστούς να αντεπεξέλθωσι κατ' αύτης δια της ίερας μουσικής.1

1 Χρυσος. Ταθτα δε λέγω οδη εναξπαινητεμόνον, άλλ ενα και πατδας και γυνατκας τα τοιαθτα διδάσχηται φοματα φόριν, ουχ εν ίστοις μόνον, ουδε εν τοις άλλοις έργοις, άλλα μάλιστα εν τραπέζη. Ἐπειδή γαρ ώς τα πολλά ο διάδολος έφεδρεύει μέθην και άδηφαγίαν έχων αυτώ συμμαχούσαν, και γέλωτα άτακτον και ψυχήν ανειμένην, μάλιστα τότε δεί και πρό τραπέζης, και μετά τράπεζαν, επιτειχίζειν αυτφ την από των ψαλμών ασφαλειαν, και κοινή μετά της γυναικός και των παίδων άναστάντας άπό του συμποσίου τούς ίερούς άδειν υμνους τῷ Θεφ. "Ωσπερ γάρ οι μίμους και όρχηστάς, και πόρνας γυναίκας είς τά συμπόσια είσάγοντες, δαίμονας και τον διάδολον έκει καλούσι, και μυρίων πολέμων τας αυτών έμπιπλώσιν οίκίας (έντεύθεν γαρ ζηλοτυπίαι και μοιχεται και πορνεται και τα μυρία δεινά.) ούτως οι τον Δαδίδ καλοθντες μετά της κιθάρας, ένδον τον Χριστόν δι' αυτοθ καλοθσι. . . . 'Εχόμεθα τοίνον της άρετης, μη μέχρι τέρψεως τα λεγόμενα έστω, μηδέ μέχρι παραμυθίας τινός. Οδα έστι τὸ θέατρον τουτο άγαπητοί μου χιθαρφόων οδός τραγφόων, ένθα μέχρι τέρψεως δ χαρπός, καλ της ημέρας παραδραμούσης, παρηλθεν ή τέρψις. Καὶ είθε ην τέρψις μόνη, καὶ μη καὶ βλάδη μετά της τέρψεως. άλλ, όμως απεισιν έχειθεν οίχαδε ξχαστος, χαθάπερ από τινος λύμης ἀναμαξέμενος πολλὰ αὐτόθι∙ καὶ ὁ μὲν νέος ἀπολαδών τινα τῶν σατανικῶν ἀσμάτων μέλη, οσα ζοχυσε τη πλήπμ καταθέσθαι ουλεχως ξυς της οικίας άρει, ο ος υδεσερητύς τοριο πέλ ορ ποιεί, των δε έχεισε λεγομένων βημάτων μέμνηται πάντων. Και οι μεν νόμοι οι παρ' "Ελλησι γραφέντες ατίμους αυτούς είναι δούλονται σύ δε όλη τη πόλει δέχη, ώσπερ πρεσδύτας και στρατηγούς, και άπαντας καλείς ίνα δέξωνται κόπρον ταις άκοαις... Και γαρ τὸν βόρ**δορον απαντα τὸν ἐκχυθέντα ὑμῖν ἐκεῖ διὰ τῶν ῥημάτων, διὰ τῶν ψόδῶν, διὰ τοῦ γέλωτος,** είς την οίκίαν Εκαστος συνάγοντες φέρετε... Και γάρ και βήματα αίσχρά αὐτόθι, και σχήματα αίσχρότερα, και κουρ'ε τοιαύτη, και βάδισις, και στολή, και φωνή, και μελών διάκλασις, καλ δρθαλμών έκστροφαί, καλ σύριγγες, καλ αύλοί, καλ δράματα, καλ ύποθέσεις, καλ `πάντα άπλως της έσχάτης άσελγείας άνάμεστα.... Καὶ γὰρ καὶ μοιχεῖα:, καὶ γάμων ἐκεῖ πλοπαί, και γυναϊκες έκει πορνευόμεναι, άνδρες ήτα ρικότες, νέοι μαλακιζόμενοι, πάντα παρανομίας μεστά, πάντα τερατωδίας, πάντα αἰσχύνης. Οὐκ ἄρα γελᾶν ἐπὶ τούτοις τοὺς καθημένους έχρην, άλλα δακρύδιν καί στένειν πικρόν. Τί ούν; αποκλείσομεν την όρχηστραν φησί, παί τῷ λόγο τὰ σῷ πάντα άνατραπήσεται; Νύν μέν οὖν πάντα άνατέτραπται... Καὶ ἡμεῖς

Ο σφοδρότατος ούτος πόλεμος κατά της μουσικής της θυμέλης και της κοσμικής δυστυγώς ού μόνον δέν έπέφερε οὐδέ τὴν έλαγίστην μεταδολήν καὶ βελτίωσιν, ἀλλ' οὐδέ τὴν ἐκκλησιαστικὴν μουσικὴν ἡδυνήθη νὰ τηρήση άλώδητον έκ των σφοδρών έπιθέσεων της θυμελικής μουσικής, οὐδὲ νὰ κωλύση τὴν ἀρξαμένην εἰσδολὴν αὐτῆς εἰς τὴν ἐκκλησίαν. Οὅτε οἱ Φιλιππικοί του δεινοτάτου και άσπονδοτάτου έχθρου της θυμέλης Χρυσοστόμου, ούτε οι έκδοθέντες συνοδικοί κανόνες και τά κατά διαφόρους καιρούς δημοσιευθέντα ἐπιτίμια τῶν Πατριαργῶν καὶ Μητροπολιτῶν, οὕτε τὰ διατάγματα καὶ οἱ νόμοι τοῦ Ἰουστινιανοῦ ἠδυνήθησαν οὐ μόνον τὸν λαόν, άλλα οὐδ' αὐτοὺς τοὺς κληρικοὺς νὰ κωλύσωσι ἐκ τῶν τερπνῶν ἀπολχύσεων της θυμέλης, των θεάτρων, των ἀγώνων τοῦ ἰπποδρόμου καὶ τῶν ἐορτῶν αὐτοῦ, καὶ νὰ καταργήσωσε τὰς ὑπὸ τοῦ λαοῦ έρταζομένας άργαίας έθνικάς έορτάς. ή ήδονικωτάτη μουσική της θυμέλης έξεκένου πολλάκις τὰς ἐκκλησίκς, ὡς καὶ αἱ ἐθνικαὶ ἑορταί, ἐκαὶ ἀπέστη ἀπ' αὐτῆς παρασύρουσα ἀκατασγέτως οὐ μόνον τὸν λαόν, ἀλλὰ καὶ αὐτοὺς τοὺς κληρικούς εἰς τοιοῦτον βκθμόν, ώστε οὐ μόνον διάφοροι σύνοδοι ἀποτρεπτικούς εξέδωκαν κανόνας, άλλά καὶ αὐτὸς δ αὐτοκράτωρ Ἰουστινιανὸς ἀναγκάζεται νὰ ἐκδώση ἐπανειλημμένως θεσπίσματα καὶ διατάγματα, καὶ έπὶ τέλους νόμον, ἀπαγορεύοντα τοῖς κληρικοῖς τὴν εἰς τὰ θέατρα καὶ τούς άγωνας του ίπποδρόμου φοίτησιν καλ συμμετοχήν. Οτι δέ διά των

τοίνυν, φέρε παρεξετάσωμεν τον χορον τον έχ των πορνευομένων γυναιχών και των ήταιριπότων νέων συνεστώτα έν τη σχηνή και τούτον αὐτόν των μαχαρίων τούτων εἰς ήδονης λόγον, δι' ην μάλιστα πολλοί των ραθύμων νέων άλίσχονται ταῖς ἐχείνων παγῖσι. Τοσούτον γὰρ τὸ μέσον εὸρήσομεν ὅσον εἰ ἀγγέλων τις ήχουσεν ἀδόντων ἄνω τὴν παναρμόνιον μελφδίαν ἐχείνην, και χυνών και γοίρων ἐπὶ της χοπρίας κατορυσμένων και γρυζόντων..

1 'Αστερίου ἐπισκόπου 'Αμασείας 'Ομ. Δ'. (Λόγοι κατηγορικοί της ἐορτης τῶν Καλανδῶν σελ. 216). Δύο κατά ταὐτὸν έορται συνέδραμον έπι της χθιζης και της ένεστώσης ήμέρας, οδ σύμφωνοί τε καλ άδελφαί, παν δε τοδναντίον έχθρως τε καλ έναντίως πρός άλλήλας έχουσαι... Έπειδή δὲ πολλοί προτιμώντες την έχ της ματαιότητος τροφήν και άσχολίαν, ἀπελήφθησαν του κατά την έκκλησίαν συλλόγου, φέρε» κτλ. Αί ύπο του Άστερίου τούτου κατά τον Δ΄ αἰῶνα ζῶντος ἀναφερόμεναι δύο συμπεσούσαι ἐορταί εἰσιν ἡ τῶν Φώτων καὶ τῆς Χριστοϋ λελλήσεσε κα; ψ τωλ καγαλοών μεθ τψε ξουτψε των φμοίση γέλει τα ξέψε, «γυποται λαρ άγύρται καί οί της δρχήστρας θαυματοποιοί, είς τάξεις καί συστήματα έαυτούς καταμερίσαντες, έκάστην οίκίαν διοχλούσιν και δήθεν μέν εδφημούσι και επικροτούσιν, μένουσι δέ πρός τατς πύλαις των πρακτώρων έντονώτερον, μέχρις αν αποκναισθείς ο ένδον πολιορκούμενος, προήται το άργύριον, οπερ έχει και ου κέκτηται. Αμοιδαδόν δε προσιόντες τατς θύραις, άλληλους διαδέχονται, και μέχρι δείλης δψίας άνεσις οδα έστι του κακου άλλά φατρία φατρίαν καταλαμδάνει, και βοή βοήν και ζημία ζημίαν. Τούς δε ιερούς και βελτίστους γεωργούς, οία διατίθησιν αθτη ή ήμέρα . . . Καλ οί της χορυφής των άξιωμάτων άνθρωπιχών ἐπιδάντες, οἱ πολυθρύλλητοι ϋπατοι . . . Καὶ αὐληταῖς κακοδαίμοσι, καὶ μίμοις, καὶ ὀρχησταίς, και ανδρογύνοις, καί γυναιξί πόρναις, ώνιον παρεχούσαις τῷ δημίῳ τὸ σῶμα κτλ.

2 'Η μέν ιγ', των καλουμένων ἀποστολικών διατάξεων λέγει' «Θεατρομανία εί τις πρόσκειται ή κυνηγίοις, ή Ιπποδρομικοίς ἀγώσι παυσάσθω ή ἀποδαλλέσθω». 'Εν δὲ τῷ 62 κεφαλαίω τοῦ δευτέρου βιδλίου αὐτών ἀναφέρεται' «Φεύγετε δὲ καὶ τὰ ἀπρεπή τῶν θεαμάτων, τὰ θέατρά φημι καὶ τὰς έλληνικὰς πομπάς, ἐπαοιδὰς κτλ.» 'Εν τῷ 61 κεφαλαίω αὐτών διητοιούτων μέσων οὐδὲν κατωρθώθη, ἀποδεικνύεται ὅτι αί ἑορταὶ αὖται δὲν ἔπάυσαν νὰ ἑορτάζωνται μέχρι τῆς ἀλώσεως τῆς Κωνσταντινουπόλεως κατὰ τὴν μαρτυρίαν τοῦ κατὰ τὸν ΙΔ΄ αἰῶνα ζῶντος Ματθαίου τοῦ Βλαστάρεως, καθ' δν, ααὶ μὲν Καλάνδαι ἑωρτάζοντο τῆ 1 Ἰανουαρίου... τὰ Βοτὰ δὲ Πανί.... τὰ Βρουμάλια ἢ Ῥουσάλια, καὶ τὸ τήμερον εἶναι μετὰ τὸ ἄγιον Πάσχα ἐν τοῖς ἀγρόταις γενόμενα ίδοι τις ἀν ἄπερ ἐτελοῦντό ποτε τῷ Διονύσω παρὰ τοῖς Ἦλλησι κτλ.» Ὠσαύτως δὲ Εὐστάθιος ὁ Θεσσαλονίκης λέγει' «Τὰς νῦν καλάνδας πανηγυρίζουσι πάντες, οῖς τὰ Ῥωμαίων πρεσδεύεται, καὶ τῶν εἰς χαρμονὴν συντελουσῶν ἡμερῶν ταῖς μεγίσταις ἐγκρίνουσι, καὶ οὐκ ἔσθ' ὅστις αὐτὰς οὐκ ἄγει γλυκεῖαν ἑορτήν, εὶ μὴ δούλεται καὶ αὐτὸς ἡδυσμά τι παρακεῖσθαι τῆ πανηγύρει, καὶ τῆ τῶν ἑορ

γείται: «Σύ δὲ καταλιπών τῶν πιστῶν τὸ συνάθρο σμα, τοῦ Θεοῦ τὸν ἐκκλησίαν, καὶ τοὺς έχείνου νόμους... και οδ τοθτο μόνον, άλλ' ήδη και πομπαίς Ελλήνων συντρέχεις, και έπι τὰ θέατρα ἐπείγη, ἐπιθυμήσας εἶς τῶν εἰσπορευομένων ἐκεῖ λογισθηναι καὶ μετασχείν ἀκροαμάτων άπρεπων, ίνα μή λέγωμεν, μυσαρών». Η έν Τρούλλο σύνοδος έξέδωκε τον ΕΔ' κανόνα λέγοντα: «Μή εξέστω τινί των εν ιερατικώ καταλεγομένων τάγματι, ή μοναχών εν ίπποδρομίαις άνιέναι ή θυμελιχών παιγνιδίων άνέχεσθαι». 'Η έν Λαοδιχαία τον ΝΔ΄. «Οδ δετ ίερατικούς ή κληρικούς τινας θεωρίας θεωρείν έν γάμοις ή δείπνοις, άλλα πρό του εἰσέρχεσθαι τούς θεμελικούς έγείρεσθαι καλ άναχωρείν έκείθεν. Η 123 νεαρά του Ίουστινιανου έχει ውያ የርካራ «Interdicimus autem sanctissimis episcopis, presbyteris, et diaconis, lectoribus, et omnibus aliis cujuslibet venerandi colegii aut schematis constitutis, ad fabulas ludere, aut aliis ludentibus participes ac inspectatores ficri, aut quodlibet spectaculorum spectandi gratia venire». Πρός δὲ Ἐπιφάνιον τὸν οἰχουμενιχὸν Πατριάρχην γράφει περὶ τούτου τὰ έξης: «Οί δὲ κληρικοί και ἀπροκαλύπτως ἢ ταις τῶν ἔππων ἀμίλλαις παραδάλλουσιν ἢ τῶν έν στηνή καὶ θυμέλαις θεαταὶ γίγνονται παιγνιδίων, ή ταῖς ἐν θεάτροις τῶν μαχομένων πρὸς θηρία μάχαις παραγίνονται. Πολλάκις μέν αὐτοῖς τὰ τοιαῦτα φυλάττεσθαι προηγορεύσαμεν. δρωντες δε την περί τούτων γενομένην ήμιν προσαγγελίαν είς ανάγκην ήλθυμεν έπι τον παρόντα νόμον διά την ύπερ ευσεδείας άφικέσθαι σπουδήν, και άμα μεν ύπερ της ιερωσύνης αὐτής, ἄμα δε ύπερ του κοινή συμφέροντος». 'Ωσαύτως χαρακτηριστικόν της ήθικής καταστάσεως τινών του κλήρου είνε και τα έξης έν τοις κανόσι της πρώτης και δευτέρας συνόδου εν τῷ ναῷ τῶν ἀγίων ᾿Αποστόλων περὶ τῶν μοναχῶν ἀναφερόμενα: «Ἐπειδή τινες τὸν μονήρη βίον ὑποδύεσθαι σχηματίζονται, οδχ ίνα τῷ Θεῷ καθαρῶς δουλεύωσιν, άλλ' ίνα τῆ σεμνότητι του σχήματος δόξαν εύλαδείας προσλάδωσι καὶ τῶν οἰκείων ἐντευθεν ήδονῶν ἄφθονον εύρίσωσι την ἀπόλαυσιν ατλ.» 'Ωσαύτως ή έν Τρούλλω σύνοδος έπειράθη να καταργήση τὰς τότε έορταζομένας έθνικὰς έορτὰς διὰ τοῦ ΕΙ' κανόνος λέγοντος. «Τὰς οῦτω καλουμένας καλάνδας καί τὰ λεγόμενα βοτά, καὶ τὰ καλούμενα βρουμάλια, καὶ τὴν ἐν τῆ πρώτη του Μαρτίου μηνός ήμέρα Επιτελουμένην πανήγυριν, καθάπαξ έκ της των πιστών πολιτείας περιαιρεθήναι δουλόμεθα. 'Αλλά μήν και τάς των γυναίων δημοσίας δρχήσεις, ώς ασέμνους καὶ πολλὴν βλάδην ἐμπο⋅εῖν δυναμένας• ἔτι μὴν καὶ τὰς ὀνόματι τῶν παρ' "Ελλησι ψευδώς δνομασθέντων Θεών, ή έξ άνδρών και γυναικών γινομένας δρχήσεις, κατά τι έθος παλαιόν και άλλότριον του των χριστιανών δίου, άποπεμπόμεθα όρίζοντες, μηδένα άνορα γυναικείαν στολήν ενδιδύσκεσθαι, ή γυνατκα την ανδράσιν άρμοδιον. αλλά μήτε προσωπεία χωμικά, ή σατυρικά, ή τραγικά ύποδύεσθαι, μήτε το του βδελυκτού Διονόσου όνομα, την σταφυλήν έχθλίδοντας έν τοις ληνοίς επιδοάν, μηδέ τον οίνον έν τοις πίθοις επιχέοντας γέλωτα έπιχινείν άγνοίας τρόπω ή ματαιότητος τὰ της δαιμογιώδους πλάνης ένεργούντας. Τούς ούν από του νυν των προειρημένων έπιτελείν έγχειρούντας, έν γνώσει τούτων καθισταμένους, τούτους, εί μέν κληρικοί είεν, καθαιρετοθαι προστάσσομεν, εί δε λαϊκοί άφορίζεσθαι».

ταστών ίλαρότητι παραρτύειν τον γέλωτα». "Ετι δε δλιγώτερον ήδυνήθησαν οί κατά της θυμελικης μουσικης Φιλιππικοί του Χρυσοστόμου νά χωλύσωσι την είσδολην αὐτης είς την έχχλησίχν. Την αρξαμένην έχδάχχευσιν της έχχλησιχστικής μουσικής ζων έπείδε και αύτος ο δεινός της θυμέλης αντίπαλος, όστις μετά μεγίστης αγανακτήσεως διιολογεί την έπὶ μέρος ἐπικράτησιν αὐτῆς ἐν τῆ ἐκκλησία διὰ τῶν ἑξῆς. «Εἰσί τινες των ένταῦθα, καταρρονοῦντες μέν τοῦ Θεοῦ, τὰ δὲ τοῦ πνεύματος λόγια ποινά ήγούμενοι, φωνάς ἀτάκτους ἀφιπτιν, ὅλω τῷ σώματι δονούμενοι, καξ περιφερόμενοι, καὶ άλλότρια της πνευματικής καταστάσεως έπιδεικνύμενοι τὰ ἦθη. "Αθλιε καὶ ταλαίπωρε! Σὸ τὰ μίμων καὶ ὀρχηστῶν ἐνταῦθα παράγεις, ἀτάκτως μέν τὰς χεζοκς ἐπκνατείνων, καὶ τοῖς ποσίν ἐφαλλόμενος και όλφ περικλώμενος τῷ σώματι ὑπὸ τῶν ἐν τοῖς θεάτροις ἀκουσμάτων τε καί θεκμάτων τὸν νοῦν συνεσκοτίσθης, καὶ διὰ τοῦτο τὰ έκεῖσε πραττόμενα τοῖς τῆς ἐκκλησίας ἀναφύρεις τόποις». 'Αλλαχοῦ δὲ πάλιν λέγει αΚαὶ σατανικάς μέν ώδας καὶ όρχήσεις αίροθσιν οί παϊδες οί ήμέτεροι, ψαλμόν δε ούδεις ούδενα οίδεν, άλλα και αισχύνη το πράγμα δοπετ είναι και γέλως». Ὁ δὲ σύγχρονος αὐτοῦ ἄγιος Νετλος ἐπιστέλλων πρὸς Θεόδωρον τον Τριδούνον λέγει «Πως ου δέδοικας είς τον ναόν του Θεού κόπρον είσφέρων πορνικών ἄσμάτων καὶ γελοίων φυπαρών καὶ συρφετίας πολλης και λόγων ψυχοδλαβών;» Μετά τὸν θάνατον τοῦ Χρυσοστόμου φαίνεται ότι ή θυμελική μουσική, είσδαλουσα είς την έκκλησίαν μετά πεισματώδη άγωνα, και κυρία του πεδίου της μάχης γενομένη, διέμεινεν έν αὐτῆ πολυτρόπω; κκὶ ποικίλως ἀναπτυσσομένη μέχρι τῆς άλώσεως τῆς Κωνσταντινουπόλεως ύπο των Τούρκων. "Ηδη οί κληρικοί δέν ήταν ήναγπασμένοι νὰ φοιτώσιν εἰς τὰ θέατρα χάριν τῆς θυμελικῆς μουσικῆς, δ δὲ κατά τον έννατον αίωνα ζων Πατριάρχης Θεοφύλακτος πράττει όλως το αντίθετον του Χρυσοστόμου,διότι κατά τον Κεδρηνόν,α "Εργον έκείνου και τὸ νῦν κρατοῦν ἔθος ἐν ταῖς λαμπραῖς καὶ δημοτελέσιν ἐορταῖς ὑδρίζεσθαι τὸν Θεὸν καὶ τὰς τῶν ἀγίων μνήμας διὰ λυγισμάτων ἀπρεπῶν καὶ γελώτων καὶ παραφόρων κραυγών τελουμένων των θείων υμνων, ους έδει μετά κατανίξεως και συντριμικού καρδίας ύπερ της έαυτων ήμας σωτηρίας προσφέρειν. Πληθος γλο συστησκίμενος έπιρρήτων ανδρών,και έξαρχον αὐτοῖς έπιστήσας Εθθύμιον τινα Κασνήν λεγόμενον, δυ αύτος δομέστικον της έκκλησίας προβδέλετο, και τὰς σατανικὰς ὀρχήσεις και τὰς ἀσήμους κραυ; γές, και τὰ ἐκ τριόδων και χαμαιτυπείων ήρανισμένα ἄτματα τελεῖτθαι έδίδαξευ. Περί δέ του Πατριάρχου Ήτατου Νικηφόρος δ Γρηγοράς διηγείται τὰ έξης «Ἐκετθεν ἀπέρχεται ὁ ᾿Ανδρόνικος εἰς τὴν μονὴν τῶν Μαγγάνων, ένθα εν άδεσμω φυλακή εύρίσκετο δ Πατριάρχης Ήσαίας. Τούτον ούν ἄρχς ἐκετθεν, καὶ ἐφ' ἐν τῶν βχσιλικῶν ὀχημάτων ἀναδιδάσας, ὡς είχε των έρυθροβαφών αοσμημάτων, τῷ πατριαρχιαῷ φέρων ἀποδίδωσι

θεόνω, ούχ επισχόπων τινών, ούδε πρεοδυτέρων προοδευόντων και επομενων, άλλ' αὐλητῶν καὶ αὐλητρίδων, καὶ δρχηστῶν καὶ δρχηστρίδων σὐν φδαίς γαρμοσύνοις την πομπήν ποιουμένων έκείνην. Έκ των δποίων μίχ τις, ή μάλιστα των άλλων αυλητρίδων δοκιμωτάτη, ἵππου ἐν ἀνδεικῷ σγήματι ἐπιδαίνουσα... είπετο καὶ νῦν προπέμπουσά τε τῷ Πατριάργη καὶ ταζς συνήθεσι καὶ πορνικαζς φλυαρίαις τόν τε Πατριάρχην καὶ δσοι τότε παρήσαν, εἰς γέλωτας ἀσήμους ράστα παρασύρουσα». Ὁ δε Ζωναρές ύπομνηματίζων τὸν 75 κανόνα τῆς ἐν Τρούλλφ συνόδου λέγει, ὅτι α'Απάγορεύει δ κανών ούτος τὸ ἐπιλέγειν ἀνοίκειόν τι καὶ ἀνάρμοστον τῆ έκκλησία, όποτα είνε τὰ κεκλασμένα μέλη και μυνιρίσματα, και ή περιττή των μελών ποικιλία, έκτρεπομένη εἰς ϣδάς θυμελικάς καὶ εἰς ἄσματα πορνικά, τὰ νῦν ἐν ψαλμφδίαις ἐπιτηδευόμενα μάλιστα». Τὰ αὐτὰ περίπου ἐπαναλαμδάνει καὶ ὁ Βαλσαμών, καὶ ἔτερός τις ἀνώνυμος λέγει. «Σημείωσαι τὸν παρόντα κανόνα, ὅστις κωλύει τὰς θυμελικὰς ψαλμφδίας καὶ τὰ λεγόμενα διαπλάσματα, καὶ θαύμασον πῶς γίνεται ἡ τούτου καταφρόνησις». Καὶ Ματθατος δὲ ὁ Βλάσταρις ἐξηγούμενος τὸν ΟΕ΄ τῆς Ϛ΄, συνόδου κανόνα λέγει «Μηδέ τοι; κεκλασμένοις καὶ ἀσέμνοι; μέλεσι χοησθαι, και τη περιττή τη των άσμάτων ποικιλία, και ώδων τερετίσμασιν. & θυμελικαίς ούχ ήκιστα, και τοις έπι της σκηνής ή έκκλησία προσήκει Θεού. πολλάκις δέ ταύτα και πρός πολλών κεκώλυται Πατριαρχών μετά σφοδρών των έπιτιμίων παρήγγελται δέ τὸ άπλοῦν και ἀποίκιλον τῆς ψαλμωδίας ἀσπάζεσθαι, ἐν δέ ταζς παννυχίσι καὶ ταζς τελεταζς τῶν ἀποιγομένων, ώς τὸ ἀργαῖον ἔθος καὶ θεοφιλές είγεν, ἀλλ' οὐδέν γέγονεν πλέον». Ή πραγματώδης άλήθεια των ίστορικών τούτων μαρτυριών άποδειχνύεται και έπιχυρούται πληρέστατα διά τῶν σωζομένων μελῶν καὶ μελφδιών της του μεσαιώνος έλληνικης έκκλησίας. Αί μέν πρό του Η'. αίωνος μελωδίαι της έκκλησίας Κωνσταντινουπόλεως και των άλλων κοσμικών έκκλησιών φέρουσιν ίχνη τινα της έπιδράσεως της θυμελικής μουσικής, αί δέ μετά τον Η΄. αίωνα μεμελοποιημέναι έχουσι παντελώς διάφρρον ύφος του των πρό αὐτοῦ, διακρινόμεναι διά της ἀφθόνου καταχρήσεως των μελιτιών και κομπισμών και λυγισμάτων. Το γνήσιον ύρος της έκκλησιαστικής μουσικής διετήρησαν αί μελφδίαι της έκκλησίας της Ιερουσαλήμ, ήτις δεν εύρίσκετο ύπο την επίδρασιν της θυμελικής και δημώδους μουσικής, και ύπο την αυθαιρεσίαν και έπιρροήν της αυλής, ώς ή της έχαλησίας Κωνσταντινουπόλεως. 'Η ίερά μουσική της έχαλησίας 'Ιερουταλήμ, καλουμένη καὶ άγιοπολιτική, περιέχεται ἐν χειρογράφοις, τὰ ρμοικ φμοτεγούτιν ιβίαν οικολέρειαν, ταρτώς αι πεγάριαι είδι μαόαρερώμασμέναι καί διά συστήματος μουσικών σημείων έπὶ μέρους διαφόρου του της έχκλησίας Κωνσταντινουπόλεως. Κατά τὰ μέχρι τουδε έζετασθέντα ύρ' ήμων γειρόγρα των μελωβιών και μελών των παρασεσημασμένων

διά μουσικών σημείων, ή ίερά μουσική φαίνεται ότι περί τά τέλη του ς', αίωνος διηρέθη είς την της έκκλησίας Κωνσταντινουπόλεως, ην ήμετς ποδς διάκρισιν ονομάζομεν βυζαντικκήν, ανά τον χρόνον συνταυτισθετσαν μετά της θυμελικής, και είς την της έκκλησίας Γερουσαλήμ, διατηρήσασαν το γνήσιον εκκλησιαστικόν ύρος, και πρός διάκρισιν κατά την βυζαντιακήν έτι έποχήν καλουμένην άγιοπολιτικήν. Μεταξύ άμφοτέρων ύπάογουσι διαφοραί ού μόνον είς την παρασημαντικήν, άλλα και είς πολλά Ελλα. Ετινα αἰνίττεται Νικηφόρος ὁ Κάλλιστος λέγων «Εὐχὰς δὲ καὶ ψαλμωδίας οὐ τὰς αὐτάς, ὡς εξηται, ἄπασαι αἰ ἐκκλησίαι ἔγουσιν, ἀλλί ούδε τὰς αὐτὰς βίδλους καὶ ἀναγνώσματα».

Ηερί δε των πρό της άλώσεως της  $K/\pi$ όλεως έκκλησικστικών γορών έγομεν τὰς έξης θετικάς είδήτεις. Κατά τὴν τρίτην νεαράν τοῦ Ἰουστινιανού το προσωπικόν των τριών έν τη μεγάλη έκκλησία γορών, ύπερμέτρως αυξηθέν, περιορίζεται είς 60 πρεσδυτέρους, 100 διακόνους και 90 ύποδιακόνους, ἀποτελοϊντας τον έντος του βήματος χορόν είς 25 ψάλτας, εποτελούντας τον δεύτερον γορόν, διηρημένους είς δύο ήμιγόρια, ών έκάτερον είγεν ίδιον Δομέστικον τον δέ τρίτον άπετέλουν οι έπι του άμβωνος. έν τῷ μέσφ τῆς ἐκκλητίκς κειμένου, 110 ἀνκγνῶστκι. ὑοκύτως ἡ δωδεκάτη νεαρά του Ήρακλείου περιορίζει τον αριθμόν του προσωπικού τής μέν Μεγάλης έκκλητίκς είς 80 πρεσδυτέρους, διακόνους άρρενας 150, θηλείχς διακόνους 40, ύποδιακόνους 70, άναγνώστας 160, και ψάλτας 25. της δέ των Βλαγερνών είς πρεσδυτέρους 12, διακόνους άρρενας μέν 18. θηλείας δε 6, υποδιακόνους 8, έναγνώστας 20, ψάλτας 4, και πυλωρούς 5. "Αννα δε ή Κομνηνή λέγει, ότι έν τῷ ναῷ τῶν 'Αγίων 'Αποστόλων ἔψαλλον ἐναλλάξ δύο χοροί, εξς ἀνδρών καὶ ἔτερος γυναικών, ἀποτελούμενος ύπὸ τῶν διακονησσών,<sup>2</sup> ὥστε πιθανόν καὶ αί ἐν ταῖς ἀνωτέρω νεαραῖς ἀναpερόμεναι θήλειαι διάκονοι ελάμδανον μέρος είς τούς χορούς. Μιχαήλ δέ δ Ψελλός περί της θυγχτρός αύτου Στυλιανής λέγει ότι έλάμδανε μέρος είς τούς εκκλησικοτικούς χορούς.3 δ αύτος δε Ψελλός περί Ίωάννου του

2 'Αλεξιάδος βιόλ. ιε'. Τῷ δὲ ναῷ τοῦ μεγαλοκήρυνος Παύλου κλήρος μέγας κατείληκτο καὶ πολύς, καὶ φώτων δαψίλεια, καὶ παραγενόμενος εἰς τουτονὶ τὸν νεών, ἴδοις ἄν χορούς έκατέρωθεν ἀντάδοντας Κατέταξε γὰρ τῷ τῶν 'Αποστόλων νεῷ ἄδοντας καὶ ἄδούσας κατὰ τὸν Σολομῶντα: ἐπιμελὲς γὰρ καὶ τὸ τῶν διακονησῶν πεπο ηκεν έργον.

<sup>1</sup> Νεαρά γ΄. Θεσπίζομεν μή περαιτέρω μέν έξήκοντα πρεοδυτέρων κατά την άγιωτάτην μεγάλην έππλησίαν είναι, διαπόνους δε άββενα; έπατόν, τεσσαράποντα δε θηλείας, και ύποδιακόνους έννενήκοντα, άναγνώστας δε έκατον δέκα, και ψάλτας είκοσι πέντε, ώς είναι τον πάντα ἀριθμόν των ευλαδεστάτων κληρικών της μεγάλης έκκλησίας έν τριακοσίοις είκοσι πέντε προσώποις καί έκατον πρός τούτοις των καλουμένων πυλωρών. .

<sup>3 &#</sup>x27;λλλ' ἐποφθήτεταί τις ἐν κόραις οὐτω τοῖς θείοις προσανατεθειμένη, ὡς ὀρθρίοις παρουσαίζειν ἐν ἄσμασι καὶ τῶν ἀδόντων τοῖς χυροῖς συνεφίστασθαι καὶ ὑμνωρὸῦς μετὰ των ἄλλων γνωρίζεσθαι. . . . . . καὶ ἄρουσι συνηὸε καὶ τῶν ὑποσουνουμένων τοὺς θείους ὕμνους Επατροωμένη, οδόδο παρίει των όσα πρός ύμνωβίαν θεω επάιαγκες άναφέρεσθαι . . . . . Τίς άδούσης εν ναώ Κυρίου επακροώμενος, και τοίς των υμνων μέλεσι τα έαυτης παραμγυμούσης ψελλίσματα, οδ τον της φύσεως πλάσεην έδοξασε, καί της άδούσης τεθαύμακε το wildeny.

Εὐχαϊτῶν Μητροπολίτου λέγει, ὅτι ἐν τῷ κατ' αὐτὸν Μητροπόλει ἐλάμδανε μέρος εἰς τοὺς πολυρώνους χοροὺς ἄπας ὁ λαός, οὐδὲ τῶν γυναικῶν
ἐξαιρουμένων.¹ Ἐκ τῶν μαρτυριῶν δὲ τούτων μανθάνομεν, ὅτι οὐ μόνον
ὡρισμέναι διακόνησσαι, ἀλλὰ καὶ αὶ κόραι ἐπισήμων οἰκογενειῶν, οἴα ἡ
τοῦ Ψελλοῦ, ἐλάμβανον μέρος εἰς τοὺς ἐκκλησιαστικοὺς χορούς, πολυφώνους καὶ παραρμονίους ὅντας, ὥστε οἱ βυζαντινοὶ ἤσαν πολὺ δικαιότεροι
ἡμῶν πρὸς τὸ γυναικεῖον φῦλον. Ἡ συμμετοχἡ ὅλου τοῦ λαοῦ εἰς τὰς
ὑμνφδίας, ἀναφέρεται καὶ ὑπὸ τοῦ Μεγάλου Βασιλείου¹, τοῦ Θεοδωρήτου, καὶ ἄλλων ἐκκλησιαστικῶν πατέρων.

Περὶ δὲ τοῦ ἑρμηνευτικοῦ ἢ ἐξαγγελτικοῦ, τουτέστι τοῦ πρακτικοῦ μέρους, ἔγομεν ὡσαύτως θετικὰς γνώσεις, τὸ μὲν ἐξ ἱστορικῶν πηγῶν, τὸ δὲ ἐκ τῶν χειρογράφων τῶν μελφδιῶν. Κατὰ μὲν τὸν Μέγαν Βασίλειον δύο ἢσαν οἱ ἐπὶ τῆς ἐποχῆς αὐτοῦ συ ήθεις τοῦ ἄδειν τρόποι ἐν τῆ ἐκκλησία, ὁ ἀντιψαλλόμενος ἢ ἀντίφωνος, καὶ ὁ καθ' ὑπακοήν. «Ἐκ νυκτὸς γάρ, λέγει, ὀρθρίζει παρ' ἡμῖν ὁ λαὸς ἐπὶ τὸν οἶκον τῆς προσευχῆς καὶ ἐν πόνῳ καὶ θλίψει καὶ συνοχῆ, δακρύων ἐξομολογούμενοι τῷ Θεῷ, τελευταῖον ἐξαναστάντες τῶν προσευχῶν εἰς τὴν ψαλμφδίαν καθίστανται. Καὶ νῦν μὲν διχῆ διανεμηθέντες, ἀντιψάλλουτιν ἀλλήλοις, ⁴ ὁμοῦ μὲν τὴν μελέτην τῶν λογίων ἐντεῦθεν κρατύνοντες, ὁμοῦ δὲ καὶ τὴν προσοχὴν καὶ τὸ ἀμετεώριστον τῶν καρδιῶν διοικούμενοι. "Επειτα πάλιν ἐπιτρέψαντες ἐνὶ κατάρχειν τοῦ μέλους, οἱ λοιποὶ ὑπηχοῦσι: καὶ οὕτως ἐν τῆ ποικιλίҳ5

2) Βασιλ «Πῶς οὐχὶ καλλίων ἐκκλησίας τοιαύτης σύλλογος, ἐν ἦ συμμιγὴς ἦχος, οἴόν τινος κύματος ἤιόνι προσφερομένου, ἀνδρῶν καὶ γυναικῶν καὶ νηπίων, κατὰ τὰς πρὸς τὸν Θεὸν ἢμῶν δεήτεις ἐκπέμπεται,»

3 Θεοδ. Έν πάσαις γὰρ τατζ κατὰ τὴν οἰκουμένην ἐκκλησίαις, του ἱεροῦ καθηγουμένου συλλόγου, ἄπας ὁ λαὸς τὸν εδεργέτην ὑμνετ. •

4 Γρηγ. Θεολ.  $^{5}$ Ω των ἀντιφθόγγων καὶ ἀντιφώνων ἀσμάτων τοτς ἔκατέρωθεν θιασώταις, καὶ λατρευτατς τής θείας ἐν κρύτοις μεγαλειότητος.

5 Πιρί του ποικίλου της ψαλμφδίας εν τή ΛΖ' έρωτήσει λέγει τάδε: «Χρησιμεύειν δε λογίζομαι την έν τατς προσευχατς και ψαλμφδίαις κατά τάς έπικεκριμένας ώρας διαφοράν τε και ποικιλίαν, και κατ' έκετνο, ότι εν μεν τή διμαλότητι πολλάκις που και άκηδιφ ή ψυχή και άποιμετιο ρίζεται: εν δε τή εναλλαγή και τῷ ποικίλω της ψαλμφδίας και του περί εκάστης ώρας λόγου νεκροποιετται αὐτης ή επιθυμία και άνακαινίζεται τὸ νηφάλιον.»

των τοιούτων ξατί άλλα καὶ ταύταις έστί τινα μέλη τοςς μείζουσι συνυπιχούντα χοροῖς.»

1 Μ. Ψελλ. Εἴτε γὰρ ἐν Σεραφ'μ μέλη, ὑμνούμενα, εἴτε ἐν Χερουδίμ προσφάθμενα, εἴτε παρὰ τῶν θείων συναίτος τοῦ ναοῦ ἀθρόνων συναριοζόμενα, πάντα ἄν τις ἴδοι ἐν τῆ κατ' αὐτὸν Μητροπόλει τῷ κρείττονι φωτλώσια τοξικός, οἰδὸ εἴ τις ἔτερος χειρῶνις ἡ βάναυσος, τῶν μυστηρίων ἀτέλεστος, οὐδὲ τῆς παρὰ τῶν θείων και τοξικός κροστασίαις τοὸς κύκλους τῶν ψαλλόντων, πὰν τε κροίς τὸς κικός τοὸ τάλους τῶν ψαλλόντων, πὰν ἐπιτήδευμα, ἔνδον τοῦ ἱεροῦ ναοῦ πάντας συνήγαγε, καὶ τὰς ἀγροίκους τῶν τοῦς τὸς τὰν τοῦ κρείττονος ὑμνωδίαν ἐρρύθμισιν οὐθ' ὁ τέκτων οὐθ' ὁ σαυτοτόμος, πὰπαν τέχνην, πὰν ἐπιτήδευμα, ἔνδον τοῦ ἱεροῦ ναοῦ πάντας συνήγαγε, καὶ τὰς Αγροίκους σοῦ τὸς τὸς τὸς τὸς τὸς τὸς τὰς κροίς οὐτος ἔνους τοῦ οιτος ἐν τὰς κροίς τὰς κροίς τῆς παρὰ τοῦς τὸ θεῖον τοῦς τὸς τὰς κροίς τῆς τὰς κροίς τῆς τὸς τὰς κροίς τὰ

της ψαλμωδίας ατλ.». Έν δὲ τη ΣΧ΄ ἐπιστολη λέγει, ὅτι οἱ τρόποι οὖτοι τοῦ ἄδειν, δι' οῦς οἱ διαδάλλοντες αὐτὸν ἤγειρον ἀκήρυατον ακὶ ἄσπονδον πόλεμον, ¹ ἤσαν ἐν γρήσει ἤδη ἐν πολλαῖς ἐκκλησίαις. ²

Ό καθ' ύπακοὴν δὲ τοῦ ἄδειν τρόπος, ἀναρέρεται μὲν καὶ ἐν ταῖς ἀποστολικαῖς διατάξεσι,³ ποιοῦνται δὲ λόγον περὶ αὐτοῦ καὶ ἄλλοι ἐκκλησιαστικοὶ πατέρες. Ὁ μὲν Θεοδώρητος περὶ τοῦ Μεγάλου 'Αθανασίου λέγει' αΚαθεσθεὶς ἐπὶ τοῦ θρόνου, προέτρεπε τὸν μὲν διάκονον ἀναγινώσκειν ψαλμόν, τοὺς δὲ λαοὺς ὑπακούειν, α"Οτι εἰς τὸν αἰῶνα τὸ ἔλεος αὐτοῦ . Σαρῆ δὲ ἰδέαν τοῦ τρόπου τούτου τοῦ ἄδειν παρέχει ἡμῖν ὁ κατὰ τὸν Δ΄ αἰῶνα ἀκμάσας Μεθόδιος ὁ μάρτυς καὶ Πατάρων ἐπίσκοπος ἐν τῷ συμποσίῳ τῶν δέκα παρθένων, λέγων τάδε' α'Ως οὖν ἀνέστησαν, τὴν Θέκλαν μέσην τῶν παρθένων, ἔρη, ἐκ δεξιῶν δὲ τῆς 'Αρετῆς στᾶσαν, κοσμίως ψάλλειν' τὰς δὲ λοιπὰς ἐν κύκλῳ, καθάπερ ἐν χοροῦ σχήματι συστάσας ὑπακούειν αὐτῆρ. Αὶ ὑπὸ τῆς Θέκλας ψαλλόμεναι ῷδαὶ εἴκοσι καὶ τέσσαρες τὸν ἀριθμὸν κατὰ τὴν τάξιν τῶν 24 γραμμάτων τοῦ ἑλληνικοῦ ἀλφαδήτου ἐπιγράφονται ψαλμοί, ὧν ἡ πρώτη ἔχει ὧδε'

#### Ψαλμδς

α "Ανωθεν παρθένοι, δοής ἐγερσίνεκρος ήχος ήλθε, Νυμφίω λέγων πασσυδὶ ὑπαντάνειν λευκέσιν ἐν στολαῖς καὶ λαμπάσι πρὸς ἀνατολάς. "Εγρεσθε πρὶν φθάση μολεῖν εἴσω θυρῶν ἄναξο. Μετὰ δὲ τὸ τέλος ἐκάστου τῶν 24 ψαλμῶν αὶ λοιπαὶ παρθένοι ἄδουσι τὴν ἐξῆς ὑπακοήν.

### Υπακοή

« Αγνεύω σοι καὶ λαμπάδας φαεσφόρους κρατούσα, νυμφίε ύπαντῶτοι». Ο τρόπος ούτος του ἄθειν ἐκαλεῖτο καὶ ὑπάθειν, ὑπφθή, ὑποψάλ.lειν καὶ ὑπόψα.lμος, κατὰ δὲ τὸν Θεσσαλονίκης ἀρχιεπίσκοπον Συμεὼν καὶ ἀσματικός, <sup>4</sup> ἐξ οῦ ἡ καλουμένη ἀσματική ἀκολουθία, περὶ ἡς λέγει· «ἡ ἀσματική αύτη ἀκολουθία παρὰ τῶν πατέρων ἄνωθεν δέδοται... Καὶ αί καθολικαὶ δὲ ἐκκλησίαι πᾶσαι ἀνὰ τὴν οἰκουμένην ἀπ' ἀρχής ταύτην με-

<sup>1</sup> Βασίλ 'Επιστ. ΣΖ'. Καν την αιτίαν έρωτηθώσι του άκηρύκτου τούτου και άσπόνδου πολέμου, ψαλμούς λέγουσι και τρόπον μελωβίας της παρ' ήμιν κεκρατηκυίας συνηθείας, και τοιαυτά τινα, έφ' οις έχρην αυτούς έγκαλύπτεσθαι.«

<sup>2</sup> Βασίλ. Έπιστ. ΣΖ. Επὶ τούτοις λοιπὸν εὶ ἡμᾶς ἀποφεύγετε, φεύξεσθε μὲν Λίγυπτίους, φεύξεσθε δὲ καὶ Λίδυας ἀμφοτέρους, Θηδαίους, Παλαιστίνους, "Αραδας, Φοίνικας, Σύρους, καὶ τοὺς πρὸς τῷ Εὐφράτη κατωκισμένους, καὶ πάντας ἄπαξ ἀπλῶς, παρ' οἶς ἀγρυπνίαι καὶ προσευχαὶ καὶ αὶ κοιναὶ ψαλμωδίαι τετίμηνται.» Περίεργον, ὅτι δὲν ἀναφέρονται ἐνταύθα ὀνομαστὶ αὶ δύο περὶ τῶν πρωτείων ἐρίζουσαι ἐκκλησίαι.

<sup>3 &#</sup>x27;Αποστ. Διατ. ΙΙ, 57. 'Ανὰ δύο λεγομένων ἀναγνωσμάτων, ἔτερός τις του Δαθίδ ψαλλέτω υμνους, καὶ ὁ λαὸς τὰ ἀκροστίχια ὑποψαλλέτω» Εὐσεδ. Ις. ΙΙ, 17. 'Ενὸς μετὰ ρυθμου κοσμίως ἐπιψάλλοντος, οἱ λοιποὶ καθ' ἡσυχίαν ἀκροώμενοι τῶν υμνων τὰ ἀκροτελεύτια ἐξτηχούσι.»

<sup>4 &#</sup>x27;Ο φτιματικός ούτος του φδειν τρόπος της βυζαντιακής έποχης ούδεν κοινόν έχει μετά των μελωδιών του σημερινού συστήματος, των καλουμένων φτιματικών.

λωδικώς ετέλουν, μηδέν γωρίς μέλους λέγουσαι, είμη τὰς τῶν ἱερέων μόνον εὐγάς, και τὰς τῶν διακόνων αἰτήσεις. Ἐξαιρέτως δὲ αἱ μέγισται ἐκκλησίαι της Κωνσταντίνου καὶ Άντιογείας ποτέ καὶ Θεσσαλονίκης, εἰς ἡν άρτι καὶ μόνον ἐν μόνω τῆς τοῦ Θεοῦ ἀγίας σοφίας θείω ναῷ ἐνεργεῖσθαι ύπολέλειπται... Οι δε Κωνσταντινοπολίται τοῦτο ἄρτι θαυμάζουσι, μή είδότες, ότι ταυτα διωγμφ Λατίνων τὰ κάλλιστα κατέλιπον έθηρ. Κατὰ τὸν εἰρημένον Συμεών ἀτματικῶς ἤδοντο ἄπαντες οἱ τοῦ Δαδίδ ψαλμοί, μεθ' έχαστον στίγον ύπαδουμένης της ύπακοης, «Συνέτισόν με Κύριε, ή Δόζα σοι δ Θεός, η 'Αλληλούια κτλ ». Τοιούτος του άδειν τρόπος ύπηργεν έν γρήσει και παρά τοῖς ἀργαίοις ὡς τὰ σγολ. εἰς Πίνδαρον Όλυμ. 9 άναφέρουσι λέγοντα: «Ό Άργίλογος πρό τούτων των λυρικών γενόμενος, έλθων είς Όλυμπίαν θελήσας ύμνον άναβαλέσθαι είς Ήρακλέα έν τη Όλυμπία, άπορήσας κιθαρφδοῦ, διά τινος λέξεως ημιμήσασθαι τὸν δυθμὸν καλ τὸν ἢγον τῆς κιθάρας ἐπιγείρησε· συντάξας οὖν τοῦτο τὸ κομμάτιον Τήγελλα, ούτω και τὰ έξης ἀνεβάλλετο, και αὐτὸς μέν τὸν ἦγον της κιθάρας ύποχρινόμενος έλεγεν έν μέσφ τῷ γορῷ τὸ Τήνελλα, ὁ δὲ γορὸς τὰ ἐπίλοιπα, οἴον Καλλίνικε χαῖρε ἄναξ Ἡράκλεις, αὐτός τε καὶ Ἰόλαος αἰχμητά δύο.<sup>2</sup>

Ηερί δὲ τοῦ ἐτέρου τρόπου, τοῦ ἀντιψάλλειν ἀλλήλοις, δ μέν Θεοδώρητος λέγει ὅτι εἰσήχθη εἰς τὴν ἐκκλησίαν ὑπὸ τοῦ Διοδώρου καὶ
Φλαδιανοῦ,³ ὁ δὲ Νικηφόρος ὁ Κάλλιστος ὑπὸ τοῦ Ἰγνατίου τὸ πρῶτον
εἰς τὴν ἐκκλησίαν τῆς ᾿Αντιοχείας,ἐν ἐκστάσει γενομένου καὶ τὰ ἀγγελικὰ
τάγματα οὕτω ψάλλοντα ἰδόντος.⁴ ᾿Αλλ᾽ ἀμφότεροι οὕτοι τοῦ ἄδειν οἱ τρόποι ἐν χρήσει ὅντες παρὰ τοῖς ἀρχαίοις, ἀπαντῶσι καὶ παρὰ τοῖς θεραπευταῖς κατὰ τὴν μαρτυρίαν τοῦ Φίλωνος,⁵ ἢν ἀντέγραψεν αὐτολεξεὶ κκὶ

<sup>1 °</sup>Εν τῷ Monum. juris eccl. graecorum του Πίτρα ὑπάρχει κατάλογος τῶν ψαλμῶν τῆς ἐνιαυσίου ἀμματικῆς ἀκολουθίας μετὰ τῶν ὑπακοῶν αὐτῶν, ὅπως ἐψάλλετο ἐν τῷ ἀγία Σοφία. °Εν δὲ τοτς χειρογράφοις τῶν μελωδιῶν σώζονται παρασεσημασμένα διὰ μουσικῶν σημείων.

<sup>2 &#</sup>x27;() ἀρχαιότατος οὖτος τρόπος του ἄδειν ὑπάρχει ἐν χρήσει καὶ παρὰ τοῖς Δἰθίοψι, ἐν τῷ θερισμῷ τοῦ ζαχοροκαλάμου πρὸς παραμυθίαν τοῦ ἐκ τῶν ἔργων πόνου, μιᾶς μὲν γυναικὸς ἄδούσης μελῳδίαν τινὰ, τῶν δὲ λοικῶν ἐν χορῷ τὴν ἐκῳδόν ἐπαναλαμδανουσῶν.

S θευδ Φλαδιανός και Διόδωρος διελόντες τους των ψαλλόντων χορούς έκ διαδοχής άδειν την δαδιτικήν εδίδαξαν μελωδίαν. Και τουτο εν Αντιοχεία αρξάμενον πάντοσε διέδραμε και κατίλαδε της οίκουμένης τα τέρματα.

<sup>4</sup> Νικηφ. Κάλλιστος. Την δε των άντιφωνων συνήθειαν άνωθεν από των άποστόλων ή έπκλησία παρέλαδεν. Και γάρ φασι τὸν Θεοφόρον Ίγνάτιον . . . και τὸν τύπον πρώτυς τῆ 'Αντιοχέων ἐκκλησία ἐδίδου' ὅθεν ὡς ἀπὸ πηγης και ἐπὶ τὰς ἄλλας ἐκκλησίας Θεοῦ ἡ τοιαύτη διεδόθη παράδοσις.

<sup>5</sup> Φιλ. Μετά δὶ τὸ δείτνον τὴν ἱερὰν ἄγουσι παννυχίδα. "Αγεται δὲ ἡ παννυχὶς τὸν τρόπον τοθτον. 'Ανίστανται πάντες ἀθρόοι καὶ κατὰ μέσον τὸ συμπόσιον δύο γίνονται τὸ πρώτον χοροί, ὁ μὲν γυναικών, ὁ δὲ ἀνδοῶν. 'Πγεμών δὲ καὶ "Εξαρχος αἰρείται καθ' ἐκάτερον
ἐντιμώτατός τε καὶ ἐμμελέστατος. Εἶτα ἄδουσι πεποιημένους εἰς τὸν Θεὸν ὅμνους πολλυῖς
μέτροις καὶ μέλεσι τὴ μὲν συνηχοθντες, τῆδε καὶ ἀντιφώνως ἀρμονίαις ἐπιχειρονομοθντες καὶ
ἐπορχούμενοι, καὶ ἐπιθειάζοντες τοτὶ μὲν τὰ προσόδια, τοτὶ δὲ τὰ στάσιμα, στροφάς τε τὰς
ἐν χρεία καὶ ἀντιστρόφους ποιούμενοι.

δ Κάλλιστος, όστις προσθέτει και τὰ έξης: «Εὶ δέ τω δόξει μὴ τὸν Φίλωνα περί της κατά το Εύκγγέλιον πολιτείας ταθτα διεξιέναι . . . άλλά γε μέν πεισθήτω ἀναμφήριστον είναι, ως την ήμων διαγράφει πολιτείαν, έν οξς προϊστορεί δ δηλωθείς σοφός τούς τε λέγεσθαι είωθότας παρ' ήμων ύμνους, καὶ ὡς ἐνὸς μετὰ ῥυθμοῦ κοσμίως ἐπιψάλλοντος, οἱ λοιποὶ καθ' ἡσυγίαν άχροώμενοι των ύμνων, τὰ άχροτελεύτια των ύμνων συνεξηγούσια. Αφότεοοι λοιπόν οί τρόποι ήσαν πολύ άρχαιότεροι τοῦ Ίγνατίου καὶ Φλαδιχνοῦ καὶ Διοδώρου, διαδοθέντες βεδαίως διὰ τοῦ Μεγάλου 'Αλεξάνδρου καὶ τῶν δικδόγων αὐτοῦ μετὰ τῶν λοιπῶν τεγνῶν καὶ ἐπιστημῶν τῆς έλληνικής φιλολογίας εξς τε την Αξγυπτον και Παλαιστίνην, ής δ πληθυσμός ἀπό 'Αντιόγου τοῦ ἐπιφανοῦς, τοῦ πολλούς πεπαιδευμένους ἐν τῷ αὐλη αὐτοῦ διατηροῦντος, καὶ θεραπεύοντος τὰς ἐλληνικὰς τέγνας, καὶ ίδίως την δραματικήν, ην κατά το πλείττον έλληνικός. ' Κατά δέ τον Πλούταργον αδ μεν'Αρταουάσδης (βασιλεύς τῶν 'Αρμενίων) καὶ τραγωδίας έποίει, και λόγους έγραφε και Ιστορίας, ών ένιαι σώζονται οι δέ Περσών καὶ Γεδρωσίων πατδες τὰς Εὐριπίδου καὶ Σοφοκλέους τραγωδίας ήδον».

Καὶ ἐκ τῶν χειρογράφων δὲ τῶν μελφιιῶν της Β΄ συστοιχίας ἐπιδεδαιουται ἡ ὕπαρξις τῶν τριῶν χορῶν ἐν τη ἐκκλησία, εἰς οῦς εἰσὶ διανεμημένα τὰ ἄηματα, φέρονται ἐπιγραφάς, τὰ μὲν ὑπὸ τοῦ ἐν τῷ βήματι χοροῦ ἀδόμενα, τὸ σοἱ ἐντὸς τοῦ βήματος ἢ οἱ ἔσω ὅλοι ὁμοῦ, ὅλοι ἀπὸ χοροῦ κτλ. », τὰ δὲ ὑπὸ τῶν ψαλτῶν, τὸ σὁ δομέστικος τοῦ δεξιοῦ ἢ ἀριστεροῦ χοροῦ μετὰ τῶν σύν αὐτῷ» τὰ δὲ μονοφώνως ἀδόμενα σὸ μονοφωνάριος» ἢ ὁ δομέστικος μόνος, καθὶ ἐκυτόν, ὁ τοῦ δεξιοῦ ἢ ὁ τοῦ ἀριστεροῦ χοροῦ κτλ. τὰ δὲ τοῦ τρίτου χοροῦ, τοῦ ἐκ τῶν ἀναγνωστῶν ἀποτελουμένου τὸ σΟἱ ἐκ ἢ ἔπὶ τοῦ ἄμδωνος, ὅλοι ὁμοῦ ἀπὸ χοροῦ, εἰς διπλασμὸν κ.τ.λ. Πολλάκις δὲ ἡνοῦντο ἀμφότερα τὰ ἡμιχόρια τοῦ δευτέρου χοροῦ, καὶ πάλιν ἄλλοτε ἡνοῦντο συμφώνως ὁ ἐπὶ τοῦ ἄμδωνος χορὸς τῶν ἀναγνωστῶν μετὰ τοῦ τῶν κάτω ψαλτῶν, δηλοῦντες οῦτω κατὰ τὸν Σωφρόνιον πατριάρχην Ἰερουσαλήμ, τὴν συμφωνίαν ἀγγέλων καὶ ἀνθρώπων.

Περὶ δὲ τῶν καθέκαστα τῆς ἀκουστικῆς θεωρίας τῆς βυζαντιακῆς μουσικῆς, ἢν οἱ ᾿Αρχαῖοι καὶ Βυζαντινοὶ ʿΑρμονικὴν ὀνομάζουσι, παραπέμπομεν εἰς τὴν πρὸ ἐπτὰ περίπου ἐτῶν γερμανιστὶ ἐκδεδομένην πραγματείαν ἡμῶν,

<sup>1</sup> Μακαδ. κεφ. Τ΄. Μετ'οδ πολύν δὶ χρόνον ἔξαπίστειλεν ὁ βισιλεύς γέροντα 'Αθηναϊον, ἀναγκάζων τοὺς Ἰουδαίους μεταδαίνειν ἔκτῶν πατρώων νόμων, καὶ τοῖς τοῦ Θεοῦ νόμοις μὴ πολιτεύεσθαι, μολθναι δὲ καὶ τὸν ἔν Ἱερουσαλύμοις νεών, καὶ προσονομάσαι Διὸς 'Όλυμπίου, καὶ τὸν ἔν Γαριζίν, καθώς ἔτόγχανον οἱ τὸν τόπον οἰεοῦντες, Διὸς Ξενίου... Ἡν δὶ οὕτε σαδδατίζειν, οὕτε πατρώμε ἐορτὰς διαφυλάττειν, οὕτε ἀπλῶς Ἰουδαῖον ὁμολογεῖν εἶναι' ῆγοντο δὶ μετὰ πικρᾶς ἀνάγκης εἰς τὴν κατὰ μῆνα τοῦ βασιλέως γενέθλιον ἡμέραν ἔπὶ σπλαγχνισμόν. Γενομένης δὶ Λιονυσίων ἐορτῆς, ἡναγκάζοντο οἱ Ἰουδαῖοι κισοοὺς ἔχοντες πομπεύειν τῷ Διονύσω κτλ». Ἐκ τούτων δὶ δύναται πᾶς νὰ συμπεράνη κατὰ πόσον καὶ ἡ κατ' ἀρχὰς εἰσαχθεῖσα εἰς τὴν ἐκκλησίαν μουσικὴ ἡδύνατο νὰ εἶνε Ἰουβαϊκή.

«Περί της άρχαίας Έλληνικής μουσικής έν τη Έλληνική έκκλησίαυ, δι' ής άνεσκευάσχμεν έξελέγξαντες τὰς τέω; ἐπικρατούσας ἡμαρτημένας δοξασίας τῶν περί τοῦ ζητήματος τούτου κατὰ διαφόρους καιρούς πραγματευθέντων. καὶ ἰδίως τὰ ὑπὸ τοῦ ἐντριδεστάτου εἰς τὰ τῶν ἀργαίων μουσικῶν τεγνῶν Γερμανού Westphal περ! της κατά τον μέσον αίωνα βυζαντιακής μουσικής δημοσιερθέντα, ἀποδείξαντες διά τε αὐτῶν τῶν ἀρμονικῶν βυζαντιακῶν συγγραφέων, καὶ διὰ μαρτυριῶν ἐκ γειρογράφων μουσικῶν πραγματειῶν, τδ πρώτον ύφ' ήμων άνευρεθεισών έν ταῖς βιβλιοθήκαις Παρισίων, Βιέννης. 'Οξφόρδης καὶ Μονάχου, καὶ βοκθούμενοι καὶ ὑπ' αὐτῶν τῶν μελωδιῶν καὶ μελών των διαφόρων αλώνων, ἀφοῦ πρώτον κατωρθώσαμεν την άνακάλυψιν της τέως άγνώστου σημασίας καὶ δυνάμεως τῶν μουσικῶν σημείων της του μέσου αίωνος παρασημαντικής, ότι ή ακουστική θεωρία της έλληνικής έκκλησίκς ἀπὸ τῶν πρώτων αἰώνων μέχρι τῆς άλώσεως τῆς Κωνσταντινουπόλεως ύπο των Τούρκων ήτο καὶ έμεινε πάντοτε ή αὐτή των άργαίων, ύπομνηματισθείσα πολλάκις και ύπο πολλών βυζαντινών. καὶ ἀποτελούσα παρ' αὐτοῖς τὸ τρίτον μέρος τῶν τότε ἐν τοῖς σχολείρις διδασκομένων μαθηματικών, ώς έκ των μαθηματικών συγγραμμάτων του Μιχαήλ Ψελλου, του Γεωργίου Παγυμέρη, του Μ. Βρυεννίου. καὶ ἄλλων ἀποδεικνύεται, οὐδέποτε μετὰ τῆς ἀριθμητικῆς καὶ Γεωμετρίας παύτασα διδατκομένη έν τοις τότε έκπαιδευτηρίοις. Έν τη είρημένη πραγματεία δέν περιωρίσθημεν είς την έξελεγξιν και άνασκευήν των ήμαρτημένων του Westphal δοξασιών, ἀποδείζαντες, ὅτι δ ἀρμονικός κανών της ίερας βυζαντιακής μουσικής είνε ο αύτος και των άργαίων, ότι αξ άρμονίαι, ήτοι τὰ είδη τοῦ διαπασῶν, τὰ παρὰ τῶν βυζαντιακῶν μελοποιῶν ἄχοι καλούμενα, δὲν μετεδλήθησαν παρὰ τοῖς βυζαντινοῖς μέχρι της ύπο των Τούρκων άλώσεως, ώς συνέθη εν τη δωμαική έκκλησία, ήτις την μουσικήν κατά την διμόρωνον πάντων διμολογίαν παρά της έλληνικής παρέλαθε, άλλα προσέτι έφέραμεν είς φως και νέαν τινά θεωρίαν της βυζαντιακής παναρμονίου μελοποιίας, ἐπικυρουμένην καὶ συμπληρουμένην, έπ! μέρος δέκαὶ ἐπανορθουμένην ἔν τισι καὶ δι' ἀνευρέσεως νέων ἀνεκδότων γειρογράφων πηγῶν,ἀποδεικνύουσαν,ὅτι ἡ άρμονικὴ πολυφωνία,ἤς τὴν εὕρεσιν καλ ποώτην μεταγείρισιν ούχλ όρθως ίδιοποιετται ή δυτική έκκλησία, ην γνωστή καὶ ἐν γρήσει παρὰ τῆ ἑλληνικῆ ἐκκλησία, ἤτις βεδαίως παρέλαθεν αὐτήν μετὰ τῶν λοιπῶν τεχνῶν καὶ ἐπιστημῶν, ὡς φυσικὸς καὶ άμετος κληρονόμος, παρά τῶν ἀρχαίων, καλούντων αὐτὴν παναρμόνιον ώδην Περί ταύτης δὲ οἴ τε ἀρχαῖοι καὶ βυζαντινοί λόγον ποιοῦνται ὡς περί κοινοῦ καὶ πατιγνώστου, πολλάκις μάλιστα μεταγειριζόμενοι αὐτὴν ώς αἰσθητὸν παράδειγμα καὶ διασαφητικήν εἰκόνα πρός συγκεκριμένην έξήγησιν καὶ κατάληψιν πολλών νοερών ζητημάτων, οίον τῆς άρμονίκς σοῦ σύμπαντος, τῆς άρμονίας τῶν τριῶν τῆς ψυχῆς μορίων, ἤτοι τοῦ λογιστικού, θυμικού καὶ βουλητικού, της ύγείας κτλ. Τὸ κύρος δὲ καὶ ἡ ἐπιστημονική άξια των ύρ' ήμων έν τη είρημενη πραγματεία δεδημοσιευμένων, έπιχυρωθέντα διὰ της ἀναγνωρίσεως αὐτῶν ὑπὸ της φιλοσοφικης του έν Μονάγω πανεπιστημείου σχολής, και δι' έπικρίσεων τοῦ Bucholz έν τή Jenwer Zeitung, καὶ τοῦ κλεινοῦ καθηγητοῦ Bursian ἀναγνωρισθέντα ὡς έπιτυγής ἀνασκευή (glúckliche Wiederlegung) έμεινε μέγρι της σήμερον αναμφήριστον, ύπ' οὐδενὸς οὐδ' ἐλαχίστης ἀπόπειρας ἐξελέγξεως ἢ ἀνασκευής μέγρι τούδε γενομένης. 'Αλλ' έν τοιούτοις λίχν σκοτεινοίς ζητήμασι, περί ὧν παρ' οὐδενὶ τῶν πρό ἡμῶν περὶ αὐτῶν πραγματευθέντων εύρομεν θετικόν τι, άλλὰ τοὐναντίον είχομεν κατὰ πρῶτον νὰ ἐξελέγξωμεν καὶ ἀνασκευάσωμεν τοσαύτας σπουδαίων καὶ εἰδικῶν περὶ τὰ τοιαῦτα άνδρων ήμαρτημένας δοξασίας, είτα δε να δημιουργήσωμεν και θέσωμεν νέας παντελώς βάσεις, ήτο βεβαίως άδύνατον να μή παρεισφρήσωσι καί άμαρτήματά τινα είς τὰ ὁποῖα περιεπέσαμεν, θελήσαντες ἐκ τῶν τέως γνωστών, καὶ ἐκ τῶν ἐν γερσὶν ἡμῶν εύρισκομένων ἀντιτύπων τῶν μελωδιών και μελών ωρισμένων έποχων, ίδίως δε έκ της σήμερον ίερας μουσικής νὰ συμπεράνωμεν κατ' ἀναλογίαν καὶ περὶ τῶν ἄλλων ἐποχῶν, ών ήγνοουμεν τὰς μελφδίας και τὰ μέλη. Ἰδίως δὲ ἔλειπον ήμτν αι μετὰ μουσικών σημείων παρασεσημασμέναι μελφδίαι του ύστερον άνακαλυφθένσος είδους της ἀσματικης ώδης, αι δε μελωδίαι της Γ συστοιχίας μόλις κατά το παρελθον έτος έγένοντο ήμιν τυχαίως γνωσταί έπίσης έλειπον αξ μελφδίαι αλώνων τινων της Β΄ συστοιχίας, καλ πρός τούτοις άπασα: σχεδόν αι μελφδίαι της από της άλώσεως αναπτυχθείτης μελοποιίας μέγρι της κατά το 1816 επινοήσεως του σημερινού συστήματος της ίερᾶς μουσικής. Τούτων δὲ ἕνεκα καὶ ἡ ἀκριδής καὶ κατὰ συνέχειαν ίστορική καὶ πραγματώδης του ζητήματος ἔρευνα ήτον ἀδύνατος. 'Ιδίως δὲ δέν ήδυνάμεθα να γινώσκομεν πραγματωδώς, τί ή μετα την άλωσιν ίερα μουσική έκ της πρό αὐτης παρέλαδε και διετήρησε, τίνες μεταδολαί ἐπηλθον είς τε την ακουστικήν και μελοποιίαν μέχρι του 1816, τίνες νεωτερισμολ έγένοντο έν τῷ ἀπὸ τῆς ἐποχῆς ταύτης ἐπινοηθέντι σημερινῷ συστήματι, και τι τουτο έκ του πρό αύτου παρέλαδε. "Οθεν ουδόλως ύποπτεύσαντες, ότι ή λεληθότως καὶ κατὰ σμικρὸν κατὰ τοὺς παρελθόντας αίωνας έπι τουρχοχρατείας έπελθουσα μεταβολή είς τε την ακουστικήν καὶ μελοποιίαν ἡδύνατο νὰ είνε τοσοῦτον μεγάλη ἢ μᾶλλον εἰπεῖν ριζική, παραχθέντες δὲ ὑπὸ τοῦ κατ' ἀναλογίαν συλλογισμοῦ, συνεπεράναμεν πιθανώς, ὅτι ἡ σήμερον ἱερὰ μουσική εἶνε συνέχεια τῆς πρὸ τῆς ἀλώσεως, έπομένως και παν ό,τι έν αὐτῆ εύρίσκεται είνε βυζαντιακῆς ἢ έλληνικής καταγωγής. 'Αλλά νεώτεραι έρευναι τῶν μελωδιῶν τῆς ἀπό τῆς άλώσεως μέγρι του 1816 έρρας μουσικής, άς υστερον ἐπεκτησάμεθα καὶ κατέγομεν έν είκοσι γειρογράφοις της ήμετέρας συλλογης, παρασεσημασμέ-

νας διά μουσικών σημείων, άποκαλύπτουσιν ήμιν, καὶ ίστορικαὶ μαρτυρίαι έπιδεβχιούτιν, ότι ή σήμερον ίερχ μουσική είνε πχντελώς διάφορος τήν τε άκουστικήν καὶ μελοποιίαν της πρό της άλώσεως. Οὔτε δὲ τὸ σήμερον διατονικόν γένος και αι έξ αύτου παραγθείται 15 μουσικαί κλίμακες η 8 ήγοι έγουσι την αυτήν διαίρεσιν, ήν το πρό της άλώσεως μουσικόν διάγραμμα, ούτε αί έν τη σημερινή ίερα μουσική εύρισκόμεναι γρωματικαί καὶ ἐναρμόνιαι κλίμακες ὑπῆργον ἐν τῆ πρὸς τῆς ἀλώσεως ἱερᾳ βυζαντιακή μουσική, άλλ άπασα ή άκουστική θεωρία τής σήμερον ίερας μουσικής είνε τὸ μέν Τουρκική, τὸ δὲ Περσική, τὸ δὲ ᾿Αραδικής παντὸς άρα τοῦ ἐν τἢ σημερινἢ ἱερᾳ μουσικἢ εύρισκομένου οὐδεμίαν σχέσιν πρὸς τὴν πρὸ τῆς ἀλώσεως ἱερὰν μουσικὴν ἔγοντος, πᾶν κατ' ἀναλογίαν συμπέρασμα έκ της σημερινής περί της πρό της άλώσεως και τάνάπαλιν ήθελεν είνε ήμαρτημένον. Έν τη ίερα μουσική της έλληνικής έκκλησίας κατά τὸν μεσαίωνα έγίνετο χρησις μόνου του διατονικου γένους, του δέ έναρμονίου οὐδὲν ἔγνος εύρίσκεται ἐν οὐδεμιᾶ συστοιγία. Ἡ μέν ἐγκατάληψις τοῦ ἐναρμονίου γένους ην τετελεσμένον γεγονός ήδη έπι Αριστοξένου, κατά την ρητήν αύτου δμολογίαν (§ 23), καὶ ἴσως είγε περιέλθει πολύ πρότερον είς άχρηστίαν, έξ ότου ή μουσική άπό της φυσικής αύτης καταστάσεως είς τελείχν τέχνην προχχθεϊσα διά Λάσου τοῦ Έρμιονέως ἐχ μονοφώνου ἐγένετο πολύφωνος κατά την μαρτυρίαν του Πλουτάρχου λεγοντος. «Λάσος δε δ Έρμιονεύς είς την διθυραμδικήν άγωγην μεταστήσας τούς ρυθμούς, καὶ τἢ αὐλῶν πολυφωνίς κατακολουθήτας, πλείοσί τε φθόγγοις καὶ διερριμμένοις χρησάμενος, είς μετάθεσιν την προϋπάργουταν ήγαγε μουτικήν». Καὶ ὁ Πλάτων δὲ ἐν τῷ πρὸς ἐξήγητιν τῆς ψυχογονίας αὐτοῦ διαγράμματι οδέν ποιετ γοητιν του τεγνικωτάτου έναρμονίου γένους, άλλά του διατόνου διτόνου, ἀδροτέρου και άπλουστέρου και γενναιοτέρου τῶν ἄλλων ὄντος κατὰ

<sup>1</sup> Πιρί της άχρηστίας του έναρμονίου γένους δ μέν Πλούταρχος λέγει τάδε. «Οί δέ νυν τὸ μέν πάλλιστον των γενών, οπερ μάλιστα διά σεμνότητα παρά τοζ άρχαίοις έσπουδάζετο, παντελώς παρητήσαντο, ώστε μηδέ την τυχοβσαν άντίληψιν των έναρμονίων διαστημέτων zege πογγοςς ημερίχει», ομιώ ος φολως ριφκεικίαι και ψαθήπως, ώστε πύρ, επάσαικ κοδίζει» παρέχειν καθόλου των ύπο την αξοθησιν πιπτόντων την έναρμόνιον δίεσιν, έξορίζειν δ' αδτην έχ των μελωδημάτων, πεφλυχρηχέναι τε τους δόξαντάς τι περί τούτου χαί τῷ γένει τούτώ χεχρημένους, απόδειξιν ο, ιαχοδοιατών του ταγώθε άξθειν οιοκται παγιατα πέν την αφ. των άναισθησίαν, ώς παν, ό,τι περ αν αύτούς έκφύγη, τούτο και δή πάντως άνύπαρατον όν παντελώς και άχρηστον είτα όλ και το μή δύνασθαι ληφθήναι διά συμφωνίας το μέγεθος, καθάπερ τότε ήμιτόνιον καλ τον τόνον καλ τὰ λοιπά δὲ τῶν τοιούτων διαστημάτων . . . καί καθ' όλου πανθ' όσα περιττά φαίνεται των διαστημάτων, αποδοκιμάζοιτ' αν ως άχρηστα, παρ' όσον οδόξεν αδτών δια συμφωνίας λαδείν έστι ταυτα δ' άν είη, σσα υπό της έλαχίστης griazme herbelten urb angele, of groyongete geginu naf to hugehien ton terbahoberson διαιρίσεων χρησίμην είναι, πλήν μόνην ταύτην, δι' ής πάσιν άρτίοις χρησθαι διαστήμασι συμδέδηκε αύτη δ' αν είη ή τε του συντόνου διατόνου και ή του τονιαίου χρώματος. » 'Ο δέ Θέων ὁ Σμυρναίος τάδι: «"Εστι δε δυσμελφδητότατον, και ως εκείνος (6 'Αριστόξενος) φησι, φιλότεχνον καί πολλής διόμεγον συνηθείας, όθεν ουδ' είς χρήσιν.» 'Αριστείδης δε δ Κοϊντι-

την παρατήρητιν του Πρόκλου, το μέν έναρμόνιον παιδευτικόν μαλλον θεωρούντος, τὸ δὲ γρωματικόν ἔκλυτον καὶ ἀγενές. Ὁ δὲ Πατριάργης Φώτιος, δστις ως έχ σωζομένων αύτου έμμέτρων άτμάτων, μεμελοποιημένων ποτε κατά τοὺς ὀκτώ Ϋγους, φαίνεται ὅτι ἦτο ὑμνογράφος τε καὶ μελοποιός, ἀναφέρει περί του έναρμονίου γένους τάδε «Εύφυέστατος δ 'Ασκληπιόδοτος περί μουσικήν γεγονώς, τὸ ἐναρμόνιον γένος ἀπολωλός, οὐγ οἶός τε ἐγένετο άνασώσασθαι, καί τοι τὰ ἄλλα δύο γένη κατατεμών καὶ ἀνακρουσάμενος, τό τε χρωματικόν δνομαζόμενον και το διατονικόν. Το δε έναρμόνιον ούγ εύρε, καί τοι μαγάδας, ώς έλεγε, ύπαλλάξας καὶ μεταθείς οὐκ έλάττους των διακοσίων. Αίτιον δὲ τῆς μὴ εύρέσεως τὸ ἐλάγιστον μέτρον τῶν έναρμονίων διαστημάτων, όπερ δίεσιν όνομάζουσιν. Τοῦτο δὲ ἀπολωλὸς ἐκ της ήμετέρας αἰσθήσεως καὶ τὸ ἄλλο γένος τὸ ἐναρμόνιον προσαπώλετεν». Ή μαρτυρία αύτη του Φωτίου καὶ μόνη ἡδύνατο νὰ έξαρκέση πρὸς ἀπόδειξιν, τοῦ ὅτι ἡ ἱερὰ τῶν Βυζαντίνων μουσική δὲν εἶγε τὸ ἐναρμόνιον γένος, του όποίου και ή παρασημαντική ούτε μαρτυρίας, ούτε ένηχήματα ίδια κέκτηται. Ότι δὲ ἡ ἱερὰ μουσική τὸ πρῶτον οὐ μόνον τὸ ἐναρμόνιον, άλλ' οὐδὲ τὸ χρωματικὸν γένος είχε, δύναται νὰ ἀποδειχθη ἐκ της ἀνωτέρω περικοπής του Κλήμεντος, και έπικυρούται έκ των πρό τής άλώσεως μελφδιών και της παρασημαντικής, ούκ έχούσης ίδια του χρωματικου γένους ένηχήματα.

"Η χρησις μόνου τοῦ διατονικοῦ γένους ὑπὸ τῶν Βυζαντινῶν, ἀπόκλεισις δὲ τοῦ ἐναρμονίου καὶ τῶν λοιπῶν χροῶν τοῦ διατόνου καὶ χρωματικοῦ δὲν ἔχει τι τὸ ψεκτόν, ἀλλ' εἶνε μάλιστα πρόοδος της μουσικης τέχνης, καὶ ήθελε περιποιήσει τιμὴν τοῖς Βυζαντινοῖς, ἐὰν πραγματικῶς ἀπεδεικνύετο ὅτι τοῦτο ὑπ' αὐτῶν τὸ πρῶτον ἐγένετο, καὶ δὲν εὑρίσκοντο τὰ ἔχνη ἐν τῆ ἀρχαίκ ἐποχη, ὅτε διὰ Λάσου τοῦ Ἑρμιονέως ἡ μουσικὴ ἀπὸ μονφδίας ἢ μονοφώνου μετεδλήθη εἰς πολύρωνον ἀρμονικήν, ἢ ὅπως οἱ ἀρχαῖοι λέγουτιν, εἰς παναρμόνιον ἢ πολυαρμόνιον. Ὁ περιορισμὸς τῆς μουσικης εἰς τὸ διατονικὸν μόνον γένος ἀποδεικνύεται ὡς σπουδαιοτάτη πρόσδος καὶ τελειοποίησις της τεχνικης μουσικης ὑπὸ της ἐαυτης ἱστορίας, διότι μόνον ἐν τῷ διατόνφ εἴνε δυνατὴ ἡ ἀρμονικὴ πολυφωνία. "Οσφ δὲ ἀπλούστερος ἐγένετο ὁ ἀρμονικὸς κανών, καὶ ἐπανήχθη εἰς τὰς φυτικὰς αχέσεις, τοσούτφ μᾶλλον ἡ μουσικὴ εἰς ἀνεξάρτητον καὶ τελείαν τέχνην ἐνυψώθη.

λιανός τέδε: «Τεχνικώτατον δὶ τὸ ἐναρμόνιον, παρὰ γὰρ τοὶς ἐπιφανεστάτοις ἐν μουσικἢ τετύχηπε παραδοχῆς, τοὶς δὶ πολλοῖς ἐστιν ἀδύνατον, ὅθεν ἀπίγνωσάν τινες τὴν κατὰ δίεσιν μελφδίαν διὰ τὴν αὐτῶν ἀσθίνειων καὶ παντελῶς ἀμελφδητον εἶναι τὸ διάστημα ὑπολαδόντες.» Ο δὶ Γαουδέντιος τάδε: «Τοῦτο (τὸ διάτονον) γὰρ μόνον τῶν τριῶν γενῶν ἐπίπαν ἐστι τὸ νυνὶ μελφδούμενον, τῶν δὶ λοιπῶν δυοῖν (χρωματικοῦ καὶ ἐναρμονίου) ἡ χρησις ἐκλελοιπέναι κιγδυγεύει.»

Πχρχπέμποντες δέ, μετὰ τὰς παρχτηρήτεις ταύτας, περὶ τῶν καθ' ἔκαστα τῆς ἀκουστικῆς θεωρίας τῆς ἱερᾶς Βυζαντιακῆς μουσικῆς εἰς τὴν ἡμετέραν πραγματείαν, παρατηρούμεν ὅτι καὶ ἡ ἀκουστικὴ θεωρία τῆς τοῦ
'Ἰπποδρόμου μουσικῆς ἦν ἡ αὐτή, τὰ δὲ κατὰ τὰς ἐν αὐτῷ τελουμένας
ἐορτὰς ἀδόμενα ἄτματα ἐψάλλοντο κατὰ τὸν Πορφυρογέννητον κατὰ τὰς
κλίμακας τῶν ὀκτὼ τῆς ἱερᾶς μουσικῆς ἡχων, καὶ κατὰ τὰ αὐτὰ τούτων
ἐνηχήματα. ὅτι δὲ ἡ διαίρεσις τοῦ μουσικοῦ κανόνος τῆς ἱερᾶς μουτικῆς δὲν
ἤτο διάφορος τῆς τῶν ὀργάνων, ἐξάγεται καὶ ἐκ τῆς ἐξῆς περικοπῆς τοῦ Κεἄδειν αὐτοὺς ἐχρῆν καὶ τελεῖν τὰ μυστήρια, διὰ κιθάρας τὰς ῷδὰς ἐξεπλήρουν, νῦν μὲν ἡρέμα πως καὶ λιγυρῶς ἐπηχοῦντες, νῦν δὲ διαπρυσίως, ὥσπερ ἐν
ταζς ἱεραῖς λειτουργίαις οἱ ἱερεῖς τὰς ἐκφωνήσεις ποιοῦσι τῶν ἱερῶν».

Περί δέ του συστήματος της βυζαντιακής παρασημαντικής, ήτοι τών μουτικών σημείων, δι' ών τὰ μέλη είσι παρατεσημασμένα, πολλοι δέν γινώσκουτιν, ότι ή βυζαντιακή του μεσαιώνος μουσική κέκτηται σύστημα εὐφυέστατον καὶ πλούσιον, ἐντελῶς μὲν διάφορον καὶ ἀσυγκρίτως πολὰ τελειότερον τοῦ σημερινοῦ, τοῦ κατὰ τὸ 1816 ἐπινοηθέντος, συνιστάμενον έξ 70 περίπου σημείων, σημαινόντων ου μόνον ωρισμένα διαστήματα καὶ ώρισμένον γρόνον, ἀλλὰ καὶ τὰς διαφοράς τῶν φωνῶν καὶ τὴν ἡυθμικήν σηματίαν (ictus), ἐν τῆ ἐξαγγελία ἐκάστου φθόγγου ποιοῦν χρῆτιν 4 σημείων ή παρασημαντική δέ αύτη, διαφόρους λαβούτα προσθήκας καλ μεταδολάς κατά διαφόρους καιρούς και τόπους κατά τὰς ἐκάστοτε ἀπαιτήτεις της ἐπιδιδούσης καὶ μεταδαλλομένης μελοποιίας μέχρι της ὑπὸ τῶν Τούρχων ἀλώσεως, ἐκ δὲ ταύτης, ἔνεκα τῆς δεινοτάτης τῶν συμφορῶν, τῆς καιρίως πληξάτης τὴν ἐθνικὴν ἡμῶν φιλολογίαν, ἀρξαμένη ἀνὰ τὸν χρόνον νὰ καθίσταται κατὰ μικρὸν ἀκατάληπτος, μέγρι τῶν ἀρχῶν δέ του παρελθόντος αίωνος περιορισθείτα είς την χρητιν όλίγων σημείων, ών ήγνοεττο δ χρόνος και ή ρυθμική σημασία (ictus), και τούτου ένεκα οὐκ ἐξαρκοῦσα πρὸς παρασήμανσιν τῶν εἰς τὴν ἐκκλησίαν εἰσαχθέντων ἤδη ίδιωτισμών της Τουρκικής, Περσικής καὶ Αραδικής μελοποιίκς καὶ ἀκουστικής θεωρίας μετά των έναμιονίων και γρωματικών αὐτών κλιμάκων, έγκατελείφθη παντελώς ενεκα άγνοίας κατά τὰς άρχὰς του ήμετέρου αίωνος. Πρός την σήμερον δε εύρωπαϊκήν παραβαλλομένη ή μεσαιωνική αύτη παρασημαντική, δέν κατέχει δευτερεύουταν άλλ' έτην θέσιν, έχουτα μάλιστα πλεονεκτήματά τινα. ή μεν εύρωπαϊκή μεταγειρίζεται έν τή παρατημάντει των μελών το μέν σημεία, δηλούντα μόνον τον χρόνον, το δέ γραμμάς και διάμετα, δηλούντα τὰ δικστήματα. ή δέ βυζαντιακή μεταχειρίζεται σημετα, ών ξααστον σημαίνει συνάμα ούχλ μόνον χρόνον καὶ διαστήματα, ἀλλὰ καὶ τὴν διαφορὰν τῶν φωνῶν καὶ τὴν ἡυθμικὴν ανίπαριαν (ictus). Εραπερ η εροπακκή ποιες Χομειν ανίπειων πόρε βηγραιν

της διαφοράς καί τροποποιήσεως πλειόνων φθόγγων, ούτω καὶ ἡ βιζαντιακή διὰ τῶν καλουμένων ὑποστάσεων. Ὑπερέχει δὲ προσέτι πολὺ της εὐρωπαϊκης παρασημαντικης κατὰ τὴν συντομίαν, εἶνε ἐπιδεκτικὴ πάσης τελειοποιήσεως, καὶ βασίζεται ἐπὶ ἀκριδῶν φυσιολογικῶν παρατηρήσεων καὶ γνώσεων τῆς ἀκουστικης, καὶ φαίνεται ἐπινοηθεῖτα, ἴνα ἐζαρκέση εἰς τὰς ἀπαιτήσεις μουσικης, ἀνυψωθείσης ἤδη εἰς τελείαν τέχνην, καὶ μάλιστα παναρμονίου, οὐχὶ τὸ πρῶτον κατὰ τὸν Η΄ αίῶνα ὑπὸ Ἰωάννου τοῦ Δαμασκηνοῦ, ὡς τινες ἀνεξετάστως παρεδέχθησαν, ἀλλὰ πολὺ ἀρχαιότερον συστάσα.

Μεταδαίνοντες δε είς την εξέτασιν και σύγκρισιν της σήμερον ίερας μουσικής πρός την βυζαντιακήν και άργαίαν έπαναλαμβάνομεν, ότι ή σήμερον ίερα μουσική δεν δύναται ούτε κατά την ακουστικήν θεωρίαν, ούτε κατά την μελοποιίαν νά συγκριθή πρός την πρό τής άλώσεως βυζαντιακήν ἱερὰν μουτικήν, πρὸς ήν οὐδὲ ή μετὰ τὴν ἄλωσιν μέχρι τοῦ παρελθόντος αίωνος άναπτυγθείσα εύρίσκεται είς στενήν σχέσιν. διότι ώς ήν έπόμενον, μετά την άλωσιν, έκλειψάντων ήλη των πολυφώνων γορών καὶ σὺν αὐτοῖς τῶν ἀνωτέρω εἰρημένων τρόπων τοῦ ἄδειν, ἢναγκάσθησαν νὰ ἐπινοήσωσι νέον είδος μελοποιίας μονοφώνου, δυναμένης νὰ ἀντικαταστήση την πρότερον έκ της πολυφωνίας των γορών παραγομένην ήδονήν. Ή νέα αυτη μελοποιία, ή ἐπινοηθεῖσα ὑπὸ ἀνθρώπων ἱεροψαλτῶν, οἶοι ἦσαν οί έπι τουρκοκρατείας, διαφέρει ούσιωδώς της πρό αύτης άναπτυσσομένη δὲ πάντοτε ὑπὸ τὴν ἐπίδρασιν τῆς μουπικῆς τῶν κρατούντων, καὶ ἐν χερσλν άνθρώπων στερουμένων καλ αύτων των στοιγειωδεστάτων μουσικών γνώτεων, ἀποδάλλει ἀνὰ τὸν γρόνον πάντα βυζαντιακόν αὐτης χαρακτηρα, καὶ μέ/ρι τοῦ πκρελθόντος αἰωνος έξετουρκίσθη ή μαλλον εἰπεῖν έξεπερσίσθη μέχρι ἀπιστεύτου βαθμοῦ ἐν Κωνσταντινουπόλει ὑπὸ τῶν κατὰ καιρούς ἀνεπιστημόνων ἱεροψαλτῶν τῆς Μεγάλης Ἐκκλησίας, ὧν τινες κατά την βητήν μαρτυρίαν του Χρυσάνθου και Fetis 1 ήσαν συγχρόνως καὶ ἀοιδοὶ (χανεντέδες) τῶν σουλτανικῶν ἀνακτόρων, γινώτκοντες μόνον την τουρκικήν περσικήν και άρχδικήν περί άκουστικής και βυθμικής θεω-

1 Fetis σελ. 395. Le chanteur le plus renomé pour ce genre de melodies fut un Grec du temps de l'empereur Mahmoud, et dont le nom etait Chivéli-Oglau Zorgaki. Il etait supérieur à tous les autres chanteurs de la Turquie par le goût et la variété des orne ments du chant ainsi par l'expression des paroles passiones. Il fut souvent appelé chez le Sultan qui prenaît plasir a l'entendre.

Jusque à l'epeque de la revolution qui a soustrait la Gréce à la domination ottomane, les Grecs de Constantinople et de Smyrnaont été les musiciens tes plus habiles de la Turquie. Ils avaitent plus de goût, plus d'aptitude pour le chant et pour le jeu des instruments que leur oppresseurs, la plupart des chansons turques ainsi que les pièces de viole de luth et de tampaurah etait composé par aux. Une de ces pièces a été celèbre à Constantinople et daus l'Asie Mineur jusque dans la primière partie du dix-neuvième siècle peutêtre l'est-elle encore. Ellese joue sur le tambourah ou sur la Kemangeh son nom est is kia sanaisi.

ρίαν έκ του συγγράμματος του Δ. Καντεμίρου, ην εισήγαγον και είς την ίεραν μουσικήν. Ἡ ἀπὸ τῆς ἀλώσεως μέγρι τῶν ἀργῶν τοῦ ἡμετέρου αἰῷνος άναπτυγθείτα μελοποιία σώζεται άπατα, παρασεσημασμένη διά μουσικών σημείων της μεσαιωνικής παρασημαντικής, ώστε δυνάμεθα νά παρακολουθήσωμεν άπασαν την πορείαν της άναπτύξεως αὐτης, και άντιληφθώμεν έξ αύτων των ζώντων μνημείων τὰς διαφόρους μεταδολάς, &ς ύπέστη κατά διαφόρους καιρούς ύπο διαφόρων μελοποιών μέχρι της παρχμονής της κατά το 1816 έπινοήσεως του σημερινού συστήματος της έκκλησιαστικής μουσικής. Έν τοτς χειρογράφοις τής Δ΄ συστοιχίας, τοτς γεγραμμένοις μετά την άλωσιν πρός γρησιν των ίεροψαλτων οὐδέν πλέον έγνος εύρίσκεται καλ αύτοῦ τοῦ όλίγον πρό της άλώσεως άναπτυγθέντος •ίδους της μελοποιίας, των άναποδισμών και άναγραμματισμών, οὐδέ των δογων, ούδε της άργαίας άτματικής καλουμένης ώδης και λοιπών είδων, τῶν πρό τῆς ἀλώτεως ἐι χρήτει ὄντων. Ἡ παντελής ἔλλειψις πάτης συστηματικής διδασκαλίας της μουσικής, ή άγνοια τής ύπάρξεως άρχαίων και βυζαντινών άρμονικών συγγραφέων, και ή έλλειψις των άπαραιτήτων γνώσεων πρός κατάληψιν των άρμονικών συγγραμμάτων, ἐπέφερον τὴν παντελή άγνοιαν της προτέρας έλληνικής άκουστικής θεωρίας, και άντικατάστασιν αλτής κατά τὸν παρελθόντα αἰῶνα διά τε τῆς ἐκ τῆς Περτικῆς ἀναπτυγθείτης τουρκικής, και διά της άραβικής άκουττικής θεωρίας, και μελοποιίκε, είς την σπουδήν των δποίων είχον ποὸ πολλοῦ ἐπιδοθή, διότι εύρισκον αὐτὴν λίαν συμφέρουσαν. Ἡ ἄγνοια δὲ τῆς σημασίας καὶ δυνάμεως τῶν μουσικῶν σημείων τῆς μεσαιωνικῆς παρασημαντικῆς ἐγένετο τοσοῦ-

1 Το διατονικόν μουσικόν διάγραμμα της τουρκικής μουσικής, έφου στηρίζεται και ή ήμετέρα σημερινή [ερα μουσική περιγράφεται ύπο του Fetis (Histoir general de la musique Vol. 11 p. 363) ώς έξης. «Τὸ θεωρητικόν μουσικόν δ άγραμμα (άμετάδολον σύστημα ή άρμονικός κανών) της τουρκικής μουσικής άρχεται άπό του φθύγγου Δι (Sol), και τα διαπασών αύτου διαιρούνται είς 55 κόμματα, όπερ μαθηματικώς έξεταζόμενον δέν είνε ακριδές και δρθόν, έπειδή τὸ κόμμα είνε διάστημα δύο τόνων, ών ὁ λόγος έχει ὡς 81: 80 ώστι τὸ λογαριθμικόν αὐτοῦ μέτρου είνε 81-λογ. 80=0, 017920 το διαπασών άρα χρήζει 56 κομμάτων ίνα ή τέλειον. Οί κανονικοί Τοθρκοι ὑποθέτουσι τὰ διαπασών αὐτών συγκείμενα ἐκ δύο τελείων ἴσων τετραχόρδων, κεχωρισμένων διά του τονιαίου διαστήματος. "Εκαστον δε τετράχορδον διαιρούσιν είς 23 πόμματα,διανεμημένα ώς έξης· τῷ μὲν διαστήματι Δι--Κε (Sol a la) ἀπονέμουσι 9 πόμματα τῷ δὲ διαστήματι Κε-Ζῶ (la a si) 7 κόμματα, καὶ τῷ διαστήματι Ζω-Νη (si a ut) 7. "Ωστε έχ των διαστημάτων τούτων τέλειος τόνος είνε μόνον δ Δι-Κε (sol la). δ δε Zos (si) είνε βαρύτερος κατά δύο κόμματα, και διαιρεί το τριημιτόνιον (tierce mineur) Κε-Νη (la ut) είς δύο ίσα διαστήματα. Τὸ τονιαίον διάστημα, τὸ χωρίζον τὰ δύο τετράχορδα, Νη-Πα (ut-re) έχει 9 κόμματα. Του δε δευτέρου τετραχόρδου το μεν διάστημα Πα-Βου (re-mi) έχει 9 πόμματα, το δε τριημιτόνιον Βου −Δι (mi-sol) είνε διηρημένον είς δύο ίσα μέρη, ήτοι το διάστημα Βου-Γα (mi-fa) 7 κόμματα, καὶ τὸ διάστημα Γα-Δι (fa sol) πάλιν 7. "Ωστε δ Γα (fa) της τουρκικής κλίμακος είνε όξύ τερος της εύρωπαϊκής, και άρχαίας και βυζαντιακής. Φανερόν ότι διά της διαιρέσεως ταύτης,τα δύο ημίτονα Βου-Γα και Ζω-Νη' (mi-fa και si-ut) ξίλειπον, ή δὲ διατεσσάρων ἐκ τριῶν τελείων τόνων,ἤτοι ὁ τρίτονος Γα-Ζω (fa-si) δὲν - ὑπάρει έν τεξή διατονικαίς κλίμαξι της τουρκικής μουσικής.

τον Επαισθητή και ανεπανόρθωτος, ώστε κατά τον παρελθόντα αίωνα ήσξαντο έξ ανάγκης να σκέπτωνται περί αντικατάσεως της μεσαιωνικής παρασημαντικής δι' άλλου συστήματος. Μετά τινας πρότερον γενομένας άποπείρας, αίτινες έναυάγησαν ένεκα άσυμφωνίας των οληματιών ίεροψαλτών της Κωνσταντινουπόλεως, έπετελέσθη ή άπο πολλού μελετωμένη άντικατάστασις τη συγκαταθέσει του Πατρικρχείου ύπο των τριών ίδρυτων τοῦ σήμερον ἐν χρήτει συττήματος τῆς ἱερᾶ; μουσικής, ήτοι τοῦ Χρυσάνθου, υστερον άρχιεπισκόπου Δυρραχίου, του Χουρμουζίου και του πρωτοψάλτου Γρηγορίου, ἀνθοώπων στερουμένων συστηματικής παιδείας, καὶ κατεγόντων τοσαύτας μό ον περί μουσικής γνώσεις, όσας ήρχει καί τότε καὶ σήμερον τὰ ἔχη τις, ἵνα χρησιμεύση ὡς ἱεροψάλτης. Τὸ ὑπὸ τῶν τριῶν τούτων ίεροψαλτων έπινοηθέν σύστημα της σήμερον ίερας μουσικής ούτε κατά την ακουστικήν θεωρίαν έπι των αύτων νόμων και κανόνων και της αὐτῆς κατατομῆς τοῦ άρμονικοῦ κανόνος τῆς πρὸ τῆς άλώσεως μουσικῆς βασίζεται, ούτε κατά την μελοποιίαν και ρυθμοποιίαν αι μελφδίαι αύτου είνε μεμελοποιημέναι καθ' ώριτμένους τεγνικούς τινας κανόνας ίερας μουσικής, ούτε κατά την παρασημαντικήν έχει πλέον σχέσιν τινά πρό; τδ πρό αὐτοῦ ωστε διὰ τῆς ἐπινοήσεως αὐτοῦ διεκόπη πᾶσα σχέσις καὶ πρός αὐτὴν τὴν ἀπὸ τῆς άλώσεως μέχρι τοῦ 1816 ἐπὶ νέων βάσεων ἀναπτυχθετσαν ίεραν μουσικήν. Άγνοοῦντες δὲ οἱ ίδρυταὶ τοῦ νέου τούτου συστήματος την παρασημαντικήν του μεσαιώνος δέν ήδυ ήθησαν ούτε τάς ἀπό της άλώσεως μέχρι της έποχης των μεμελοποιημένας μελφδίας νά έπωφεληθως: τούτου δ' ένεκα οὐδεν έχνος των πολλών είδων της μέχρε της άλώσεως μεταιωνικής μελοποιίας ούδ' έν τη σήμερον ίερα μουσική ἀπχντζ, ούτε είνε ἀληθές, ότι τινές τῶν σήμερον ἀδομένων μελφδιῶν μετεφράσθησαν πιστώς καὶ ἀκριδώς ἐκ τοῦ ἀπὸ τῆς ἀλώσεως μέχρι τῆς έποχής των άναπτυχθέντος συστήματος, διότι παραδαλλόμεναι πρός τὰς σωζομένας ποωτοτύπους εύρίσκονται λίαν διάφοροι. Ώς δε καὶ δ Χρύσανθος αὐτὸς δμολογετ τὴν προτέραν παρασημαντικήν δέν ἐγίνωσκον οὐδ' αὐτοὶ οἱ διδάσκαλοι αὐτῶν, ὥστε δεν είνε ἀληθες ὅτι ὑπάρχει συνέγειά τις μεταξύ της σημερινης και της πρό αύτης άπό της άλώσεως άναπτυχθείσης μουτικής, άλλ' ό, τι σήμερον ἄδεται ἐν τῆ ἐκκλησία ἢ είνε συνθέσεις αὐτῶν τῶν ίδρυτῶν,ἰδίως τοῦ Χουρμουζίου, τοῦ Γρηγορίου, τοῦ διδασκάλου αὐτῶν Πέτρου τοῦ Βυζαντίου, καὶ τοῦ διδασκάλου τούτου Πέτρου τοῦ Πελοπονησίου, η έμελοποιήθησαν κατά το άπο του 1816 μέχρι σήμερον διάστημα ύπο ανθρώπων Ιεροψαλτών, διδαχθέντων, ώς και οι προ αὐτῶν, τοὺς κανόνας τῆς ἐαυτῶν μελοποιίας ἐν ταῖς άγυιαῖς τῆς Κωνσταντινουπόλεως, ἀπὸ τῶν μιναρέδων αὐτῆς καὶ ἄλλων καταγωγίων, ἢ παρεσημάνθησαν, ὅπως ἐσώζοντο ἐν τῷ στόματι τῶν ἱεροψαλτῶν, καὶ τοιαῦτα εἶνε τὰ καλούμενα προσόμοια τὰ σύντομα, εί και αὐτὰ κατὰ τὸ πλεῖστον δεινῷς

πχοηλλαγμένα. Διὰ τῆς ἐπινοήσεως τοῦ συστήματος τούτου τὰ πάντα μετεβλήθησα, και περιήλθον είς δεινήν σύγχυτιν και άταξίαν, ένεκα άγνοίας καὶ αὺτῶν τῶν στοιγειωδεστάτων μουσικῶν γνώσεων. Αἱ μελφδίαι διηρέθηταν κατά όλως νέον τρόπον μελοποιίας, άγνωστον τη ποὸ της άλώσεως ίερχ μουσική εἰς στιχηρά, είρμολογικά, καὶ παπαδικά, αἱ κλίμακες μετεβλήθηταν παντελώς, και άντι του προτέρου βυζαντιακού άρμονικού κανόνος ή άμεταβόλου συστήματος εἰσήχθη ὁ Τουρκικὸς διατονικός,ὁ Περσικὸς έναρμόνιος, και δ Άραδικός γρωματικός. Η μελοποιία της σήμερον ίερας μουσικής καὶ αι μελωδίαι αὐτής οὐδεμίαν μὲν σγέσιν έγουσι πρός τὰς πρό της άλωτεως, έλαγίστην δε και πρός τας από της άλωσεως. Ίδιως δε έγουσι σγέσιν ποὸς τὰς μελωδίας Πέτρου τοῦ Πελοπονησίου, οὖτινος τὸ ἀηδέστατον και άπειρόκαλον σύστημα της μελοποιίας, έπι νέων όλως βάσεων Τουρκικής, Περτικής καὶ ᾿Αραδικής μουτικής θεμελιούμενον, ἐπεκράτησε μέγρι σήμερον εν τη έλκλησία, είσαγθεν ύπο των τριών ίδρυτων. Πέτρος δέ ούτος δ Πελοπονήσιος, ων δ άριστος είδημων της τουρχικής μουσικής κατά την μαρτυρίαν του Fetis, κατά δέ τον Χρύσανθον ἐπωνομαζόμενος ύπο των 'Οθωμανών Χερσίζ Πέτρος, ήτοι κλέπτης, διότι είχε την δεξιότητα να αλέπτη τας μελωδίας των άλλων απομιμούμενος, -- το μόνον προσόν, όπερ ἀπχιτείται καὶ σήμερον έτι, πλήν της ήδύτητος της φωνής, παρά παντός ίεροψάλτου, ίνα δύναται να άναμιγνύη έν ταῖς μελφδίαις πασαν δέδηλον καὶ κοσμικήν μελωδίαν,—ἐδίδαξε τὴν τουρκικήν μουσικήν τὸν ἄριστον αὐτῆς κάτογον Antoine Murat, διερμηνέα τῆς Πρωσσικῆς πρεσβείας εν Κωνσταντινουπόλει κατά τὸν Fetis κατά δὲ τὸν Χρύσανθον «ἡ πεοί την θεωρίαν της τουραικής μουσικής και το άδειν δεινότης αυτη προύξένησεν αὐτῷ (Πέτρῳ Λαμπαδαρίῳ τῷ Πελοποννησίῳ) τὴν παρὰ τῷ τότε κρατούντι εύνοιαν, και την είς τὰ παλάτια είτοδον έλευθέραν», ώστε δ πρωτοψάλτης της Μεγάλης Έχχλησίας ήτο συγγρόνως καὶ ἀοιδός τῶν σουλτανικών άνακτόρων. ή δόξα της έκτουρκίσεως καὶ έκπερσίσεως της ίερα; ήνων μουτική; κατά τε την άκουττικήν θεωρίαν και μελοποιίαν άνήχει κατά μέγιστον μέρος τῷ Πέτρφ τούτω, ὅστις ἐμελοποίησε ἄπασαν σγεδόν την συνήθη ένιαύσιον έκκληπιαστικήν ακολουθίαν καθ' δλως νέον μελοποιίας σύστημα, παντελώς διάφορον του των πρό αὐτου ἐπὶ τουρχοχρατείας μελοποιών, και του δποίου το έχχλησιαστικόν ύφος ήχολούθησαν πάντες οἱ μεταγενέστεροι ἱεροψάλται μέγρι τῆς σήμερον. 1 Τὰ άχρι τουδε περί της βυζαντιακης ίερας μουσικης καὶ της σγέσεως αὐτης πρός τε τὴν ἀρχαίαν καὶ τὴν σήμερον εἰρημένα στηρίζονται ἐπὶ τῷν πραγμάτων, δηλαδή έπὶ τῶν σωζομένων μελωδιῶν καὶ μελῶν τῶν δια-

<sup>1</sup> Του Πέτρου τούτου του Πελοποννησίου άπασαι αξ μελφιδίαι περιέχονται ξυ δυσί χειρογράφοις της ήμετέρας συλλογής, παρασεσημασμέναι δι' ίδιοτρόπου συστήματος παρασημαντικής.

φάρων επογών, δι' ών δυνάμεθα να παράσχωμεν μαθηματικάς αποδείξεις. Έπειδή δε ένταθθα δεν δυνάμεθα να ποιήσωμεν έπι του παρόντος γρήσιν τον διά μουσικών σημείων παρασεσημασμένων μελφδιών, ήναγκάσθημεν να καταφύγωμεν είς έμμέσους ίστορικάς μαρτυρίας και άποδείξεις. ὅτι δὲ τὸ σήμερον σύστημα της ίερας μουσική; εὐδέν κοινόν ἔχει πρὸς τὸ πρὸ της αλώσεως, έλαγίστην δε σγέσιν πρός το από αυτής, και ότι είνε ξένον και παρείσακτον μίγμα έλληνικής, τουρκικής περσικής και άραδικής μουσικής, δυνάμεθα έπίσης να άποδείξωμεν διά τής συγκρίσεως των μελωδιών και μελών έκάστου αίωνος. 'Αλλ' έπειδή δέν δυνάμεθα να πράξωμεν τούτο ένταύθα, θέλομεν περιορισθή να φέρωμεν μαρτυρίας τινάς έπὶ τοῦ παρόντος ἱστορικὰς ἀνδρῶν ἀξιοπίστων, ἀλλοδαπῶν τε καὶ δμογενών πρός πίστωσιν των είρημένων, ήτοι α) ότι οι τρεζς είρημένοι ίδρυταὶ τοῦ σήμερον συστήματος της ίερας μουσικης δεν εγίνωσκον την σημασίαν καὶ δύναμιν τῶν μουτικῶν σημείων τῆς μεσαιωνικῆς παρασημαντικής, οὐδὲ αὐτὰς τοὐλάγιστον τὰς καλουμένας μαρτυρίας τῶν ήχων. "Όθεν ούτε τὰς ἀργαιοτέρας της ἐκκλησίας μελφδίας νὰ ἐπωφεληθῶσιν ηδύναντο, ούτε πιστώς και ακριδώς να μεταφέρωσιν αὐτάς είς τὸ νέον αὐτῶν σύστημα· <sup>2</sup> ἐπειδή οὐκ εἰδότες τὰς μαρτυρίας τῶν ἤχων, ἤτοι τὰ

Τα σημεία των μαρτυριών τής μεσαιωνικής παρασημαντικής, έκ του δεινού άκρωτηριασμού ύπο των άμαθεστάτων τριών ίδρυτων έντελως παραμορφωθέντα και άγνωριστα καταστάντα, μεταχειρίζεται και ή σημιρινή ίερα μουσική. Ως οι ίδρυται αυτής, ούτω και οι σήμερον ίεροψάλται άγνοουσι παντελώς την δύναμιν και σημασίαν των σημείων τούτων. Επειδή δε ταυτα έχουσι την αυτήν σημασίαν, ην αι κλειδές της ευρωπαϊκής, άφινομεν είς εκαστον να συμπεράνη, δποίαν μουσικήν μας ψάλλουσιν οι ήμετεροι ίεροψάλται.

<sup>2 &</sup>quot;Ore nath to 1874 συνεγράφομεν την γερμανιστί έκδοθείσαν ήμετέραν πραγματείαν «Περί της άρχαίας ελληνικής μουσικής έν τη έλληνική έκκλησία», πατά τα χειρόγραφα καί τὰ ἐξ αὐτῶν ἐπὶ διαφανοῦς χάρτου εἰλημμένα πανομοιότυπα, ἄπερ τότε ἐρευνήσαντες καὶ ἀντιγράψαντες είχομεν ύπ' όψει, διηρέσαμεν τάς μελωδίας είς την συστοιχείαν Α, περιέχουσαν τάς μέγρι του Ε'-αίωνος μελωδίας, και είς την συστοιχίαν Β, περιέγουσαν τάς από του Ε' αίωνος. Βάσεις της διαιρέσεως ταύτης έθέσαμεν τότε δύο, ήτοι τα σημεία της παρασημαντικής, και το θφος των μελωρδιών, ήτοι την μελοποιίαν και ρυθμοποιίαν. Τα σημεία μέν της περεσημαντικής, έπειδή έν μέν τατς πρό του Η΄ αίωνος μελωδίαις δέν γίνεται χρήσις πάντων των μουσικών σημείων μελικών τε καὶ ρυθμικών, όσων έν ταζι μελφδίαις καὶ μέλεσιν, τοζί μετά τον Η' αίωνα. Την μελοποιίαν δε και ρυθμοποιίαν, διότι αι μέν της συστοιχίας Α είσι πολύ άπλούστεραι των της Β συνθέσεων, διακρινομένων καλ έκ του σχοινοτενους καλ διακεπλασμένου δυθμού και μέλους. Έν μεν ταις μελωδίαις της Α γίνεται χρησις μόνου του ίσου ρυθμικου γένους, και τὰ κώλα σύγκεινται μόνον ἐκ σπονδείων, δακτύλων και ἀναπαίστων, ἐγ δε τατς της Β γίνεται χρησις πάντων των ρυθμικών γενών, του ίσου, του διπλασίου και ήμιολίου. Τό υφος των της Α είνε έχτος μικρων έξαιρέσεων άπλουν και μεγαλοπρεπές, εν ὧ των της Β ποιχίλον, διαχεχλασμένον και λίαν ήδονικόν. Εν τατς μελφδίαις της Α τηρούνται αί περ! συνενώσεως της μουσικής μετά της λέξεως άνωτέρω έκτιθείσαι συνθηκαι, καθ' άς ούτε τό μέλος είνε λίαν ήδυσμένον, διακεκλασμένον δι' άφθόνου χρήσεως λυγισμάτων, κομπισμών καί μελισμών, ούτε πάλιν τοσούτον ενδεές, ώστε ή μουσική να θυσιάζηται ύπερ της λέξεως, και να ἀποδαίνη οθτω δούλη αθτής και διαλεγομένη μουσική, άλλα του μέλους γίγνεται ἀνάλογος πρός την λέξιν χρησις, και ελλείπει ή περιττή και υπέρμετρος μουσική, ή το ήδει υπέρ το μέτρον άσχο-

ύπὸ τῶν Βυζαντινῶν μελοποιῶν ἐνηχήματα καὶ ἐπηχήματα καλούμενα, τουτέστι τὰς ἐπιδολὰς τῶν ἤχων, δὲν ἠδύναντο νὰ γινώσκωσι τὰς ὑπ' αὐτῶν σημαινομένας κλίμακας. ὥστε τὸ ὑπ' αὐτῶν ἐπινοηθὲν σύστημα

λουμένη, ήτις αντί να ήδύνη εκλύει. "Ολως δε τουναντίον έχουσι τα της Β συστοιχίας. Ο μελοποιός μετά τὸν Η' αίωνα είνε έλεύθερος των περιορισμών της προτέρας έποχης, και αί μελφδίαι δέν φέρουσιν τον άπλουν των πρώτων αιώνων γαρακτήρα, οδδέ το σεμνόν και άπλουν έχχλησιαστικόν υφος, άλλα το ποικίλον σχοινοτενές και μαλακόν ή λέξις κατακλύζεται τοσούτον όπο της όπερμέτρου μουσικής, ώστε καθίσταται άκατάληπτος. Έν τή μετά τον Η' αίωνα έποχη δυνάμεθα σχεδόν να είπωμεν, ότι ή ίερα μου τική έχει μόνον το ήδύ άνευ το φθεγίπου, εχισιε θε δαιλείαι οιι μθέτιο ελ ιθ εχκγλοία και μ φια τωλ ασίπωλ δηρίλων. το τε τα τε να νε νω κλτ. ώδή, ήτοι τα δια των τερετισμάτων καί τενενισμάτων άδόμενα μέλη, άτινα εἰσηλθον εἰς αὐτὴν ἐκτῆς θεμελικής μουσικής, καλ άτινα ὑπηρχον καὶ παρὰ τοῖς άρχαίοις, ώσπερ αξ λέξεις τερετισμός καλ τερετίζειν άποδεικνύουσιν. Το λίαν ήδονικον καλ διακεκλασμένον της μουσικής ταύτης αποδεικνύει, ότι οί χριστιανοί των χρόνων έκείνων έπεσχέπτοντο την εκκλησίαν πρός διασχέδισιν μάλλον και διάχυσιν ή πρός διδασχαλίαν και προσευχήν. 'Η τοιαύτη μουσική είκότως κατά τούς πατέρας της Έκκλησίας και ίδίως κατά Κλήμεντα τὸν 'Αλεξανδρέα δύναται να δνομασθή ἀκόλαστος και κακότεχνος, κατα δὶ τὸν Πλάτωνα τεθηλυνομένη, μαλακή, μεθυστική, και συμποτική, ξκλυτος άρα και πορνική κατά την έχφρασιν των έχχλησιαστιχών πατέρων. Μετά δε την δημοσίευσιν της είρημένης πραγματείας ήμων, επισχεφθέντες τας έν τη θεολογική και έμπορική σχολή Χάλκης, βιδλιοθήκας, υστερον δί καί τινας των της Ίταλίας, ήτοι την της Νεαπόλεως, την της Γρόττα-Φερράτας, τὰς πλείονας τῶν ἐν Ῥώμη ἐκτὸς τῆς τοῦ Βατικανοῦ ἔνεκα τῶν παύσεων, τὴν τῆς Φλωρεντίας, την του Μιλάνου, και την της Βενετίας, συνελέξεμεν πολύ σπουδα ότερον ύλικόν και πολλαπλάσιον του πρὸ της συντάξεως της πραγματείας ημών. "Ωσαύτως κατά την έν "Ιωανγίνοις τετραετή διατριδήν ήμων συνελέξαμεν είκοσι χειρόγραφα, άποτελούντα την συστοιχίαν Δ καί περιέχοντα τὰς πλείστας ἴσως μελφδίας, τὰς ἀπὸ τῆς ἀλώσεως τῆς Κωνσταντινουπόλεως δπό την επίδρρσιν και επιρροήν της τουρκικής άραδικης και περσικής μουσικής μέχρε σων άρχων του σθίνοντος αίωνος, ήτοι μέχρι της παραμονής της κατά το 1816 έπινοήσεως του σήμερον έπι τη βάσει τουρχικής και περσικής θεωρίας και μελοποιίας άναπτυχθέντος και ξοχύοντος έν τῆ έκκλησίφ μουσικοθ συστήματος. °U συλλογή τοθ νέου τούτου δλικοθ, έπικυροθου έν τοζς καθόλου τα δημοσιευθέντα έν τη πραγματεία ήμων κατέστησεν ήμιν γνωστά νέα πράγματα καὶ έλυσε πολλάς ἀμφιδολίας, ἐπὶ μέρος δὲ καὶ ἀπεκάλυψεν ἀμαρτήματά τινα, είς τὰ δποτα ὑπεπέσαμεν ἐχ πιθανών συλλογισμών, περὶ ὧν θέλομεν πραγματευθή ἐγ ἰδίω συγγράμματι.

'Εν τατς βιδλιοθήκαις της 'Ιταλίας εΰρομεν ἐν χειρογράφω γεγραμμένω τῷ 753 ἄπαντας τοὺς εἶρμοὺς μετὰ μουσικῶν σημείων παρασεσημασμένους, οὐδὲ τῶν τῷ Δαμασκηνῷ ἀποδεδομένων ξαμδιχών και καταλογάδην είρμων της του Χριστού γεννήσεως, των Θεοφανείων και της Πεντηχοστης έξαιρομένων, ὧν χατέχομεν ἀντίτυπα παρόμοια είλημμένα ἐπὶ διαφανοῦς χάρτου, και ὧν ή μελωδία ἀνάγεται είς τὴν πρό του Η΄ αἰῶνος ἐποχήν, ήτοι είς τὰς συστοιγίας Α καὶ Γ. 'Ανεκαλύψαμεν δὲ προσέτι κατὰ τὸ παρελθὸν ἔτος νέαν συστοιχίαν χειρογράφων της πρό του Η΄ αἰῶνος ἐποχης, ήτις διαφέρει ἐν πολλοῖς της Α καὶ Β συστοιχίας οὐσιωδώς κατά τε την μελοποιίαν και παρασημαντικήν, και ήτις παρέσχεν ήμιν οδχί δλίγας εδτυχῶς λυθείσας ήδη δυσκολίας πρὸς ἀνεύρεσιν τῆς σημασίας καὶ δυνάμεως τινῶν ἐκ τῶν σημείων αδτής και ίδιωτισμών. Μετά πολλάς έρεύνας και μελέτας άπεδείχθη, ότι ή νέα αυτη συστοιχία περιέχει τὰς μελωδίας της έχαλησίας 'Ιερουσαλήμ' έπειδή δὲ τὸ ὕφος αὐτών είνε άπλούστερον καί μεγαλοπρεπέσττρον των της Α συστοιχίας, φερουσών έπι μέρος καταφανή ίχνη της έπιδράσεως της θυμελικής μουσικής, ώς άνωτέρω είρηται, συμπεραίνομεν, ότι ή συστοιχία αθτη, ήν έσημάναμεν διά του Γ, περιέχει τὰς ἀρχαιοτέρας καλ γνησιωτέρτς έκκλησιαστικάς μεγάσιας καθ, ότον ξα του πάορις αρτών ορλαίτερα κα αρίλοιτες. Είν τε ξη εγγάλικε εχαγμίες» ώς άνωτέρω είπομεν, δηβρχον δύο διάφορα ίερας μουσικής συστήματα, τὸ της έκκλησίας της παρασημαντικής δεν ήτο άπλοποίησις τοῦ προτέρου, ὡς ὁ Χρύσανθος τνα καλύψη τὴν ἐαυτοῦ ἄγνοιαν καὶ τὴν τῶν συναδέλφων του, οὐκ ἀληθεύων λέγει, ὅτι δηθεν ἐπενοήθη, πρὸς ἄρσιν τῶν δυσχερειῶν τοῦ μεσαιωνικοῦ συστήματος, ἀλλ' ἐπινόησις ὅλως νέα, γενομένη ἐξ ἀναποφεύκτου ἀνάγκης τῆς ἐντελοῦς ἀγνοίας τοῦ προγενεστέρου συστήματος. 6) Ἡ σήμερον ἐερὰ μουσικὴ δὲν ἔχει οὖτε κατὰ τὴν ἀκουστικὴν θεωρίαν, οὖτε κατὰ τὴν μελοποίταν κοινόν τι πρὸς τὴν πρὸ τῆς ἀλώσεως βυζαντιακὴν μουσικήν, ἐπομένως δὲν εἶνε γνησία ἐθνικὴ ἱερὰ μουσική.

Τὰ ἐν τχτς βιδλιοθήκαις της Δύσεως ἐναποτεθειμένα πολυάριθμα χειρό-

Κωνσταντινουπόλεως, από του Ε΄ ήδη αίωνος αρξάμενον να συνταυτίζηται ανα τον χρόνον μετά της θυμελικής μουσικής, και το της εκκλησίας 'Εερουσαλήμ, όπερ απογωρισθέν ίσως πατά τά τέλη του ΣΤ΄ αἰωνος, καί μακράν της πρωτευούσης εύρισκόμενον, και έν ταζε άπομεμακρυσμέναις μοναίς διατηρηθέν, δεν έπηρεάσθη ύπό των μεταδολών, ας ύπέστη το της έκκλησίας Κωνσταντινουπόλεως κατά διαφόρους καιρούς. Πλήν άλλων οδσιωδών διαφορών πρός τλν Α καί Β συστοιχίαν, περί ων θέλομεν πραγματευθή εν ίδίω συγγράμματι, άναφέρομεν ένταθθα, ότι αί μελωδίαι της συστοιχίας Γ είσ! μεμελοποιημέναι μόνον έπὶ τῆ βάσει του δίατονικού γένους του δε δευτέρου είδους του χρωματικού συντόνου γένους, έκ του ένηγήματος (solmisation) αδτού Νενανώ καλουμένου, και ώς έννάτου ήχου άριθμουμένου ύπό των βυζαντινών του μέσου αίωνος μελοποιών, και άπαντώντος έν τε ταίς μελφόζαις της A και B συστοιχίας, οδόλν έχνος ευρομεν είς τὰ μέχρι τοδόε όφ' ήμων έρευνηθέντα χειρόγραφα τής συστοιχίας Γ, ής κατέχομεν άντίτυπα έπὶ διαφανούς χάρτου στιχτρών τε καὶ είρμών. "Εκ τε της λ και Γ συστοιγίας ελλείπουσιν έξ όλων των γειρογράφων τα σήμερον έν τη Παρακλητική των 'Ανατολικών προηγούμενα και τω Δαμασκηνώ αποδιδόμενα τροπάρια του έσπερινου του σαδδάτου των όκτω ήχων. Τα έν τη σημερον Παρακλητική ή 'Οκταήχω προτασσόμενα στιχηρά του Δαμασκηνού εθρομεν μετά μουσικών σημείων παρασεσημασμένα μόνον έν χειρογράφω της βιδλιοθήτης της Νεαπόλεως, γεγραμμένω κατά τον 15' αίωνα. Έν τοτς χειρογράφοις της συστοιχίας Α δεν υπάρχουσιν ίδιαι ώδαι της έορτης του Πάσχα, άλλα το Πεντηκοστάριον άρχεται ἀπὸ τῆς κυριακῆς τοῦ θωμά Τοῦναντίον δὲ ἐν τοῖς τῆς συστοιχίας  $\Gamma$ ύπάρχουσιν έξ φτιματα στιχηρά μετά μουσικών σημείων ανέκδοτα και άγνωστα, τά όποτα ήμεζε κατέχομεν είς αντίτυπα έπι διαφανούς χάρτου. "Απαντα τα χειρόγραφα των έκκλησιών, τα έν χρήσει έν τατς δερουργίαις, φέρουσι μουσικά σημεία, οδόλ των Εδαγγελίων και των

Προφητέζουν εξάιρομενων, δύχι ομως και τα πρός ιδίαν χρηδιν, κάι τα οποτά περιεχουδί πολλα φτιματα καί πολλούς κανόνας, μή περιεχόμενα είς τὰ πρώτα, ώς μή ἀνεγνωρισμένα κατὰ τήν έποχην έχείνην ύπο της έχχλησίας. Το όνομα του Δαμασχηνού και σημείωσις της έορτης αύτου ώς άγίου έν ούδενί των χειρογράφων της Α καί Γ συστοιχίας ευρίσκεται. Προσέτι ευρομεν έν τατς της 'Ιταλίας βιδλιοθήκαις έν χειρογράφοις της Β συστοιχίας, νέον είδος μελώδιών παλούμενον 'Αι σματικόν, καὶ Ετερον είδος μελοποίλες του άγίου όρους επιγραφόμενον "Αγιορητικά, έξ ὧν ἐλάδομεν μελφδίας τινας ἐπὶ διαφανούς χάρτου. Κατά τὰ χειρόγραφα δέ, άτινα μέχρι τουδε έγένοντο ήμιν γνωστά καί διερευνήσαμεν, διακρίνομεν τάς έξης περιόδους της μελοποιίας της έλληνικής έκκλησίας α') την πρό του ΙΙ' αἰωνος, δυναμένην να ύποδιαιρεθή είς την μέχρι του ΣΤ', και είς την άπο τούτου μέχρι του Η'. 6') την άπο του Ш' μέχρι της άλώσεως της Κωνσταντινουπόλεως δπό των Λατίνων. γ') την άπό ταύτης μέχρι της άλωσεως ύπο των Τούρκων, καθ' ην είσηχθη και νέον είδος μελοποιίας, οι καλούμενοι λος το νολίδα μενελοποισμοί και λευτρογισμοί μελωδίαι σχοινοτενείς και μεμελοποιημέναι μαλλον πρός μονωδίαν. Έν τοις χειρογράφοις της εποχής ταύτης εύρίσκονται και μελωδίαι επιγραφόμενα: Δυσικαί, Φραγγικαί ο δ΄) την άπο της άλωσεως μέχρι των άρχων του φθίνοντος αἰωνος, καὶ ε') την από του 1816 μέχρι της σημερον.

γραφα τῶν μεσαιωνικῶν μελφδιῶν καὶ μελῶν τῆς ἐλληνικῆς ἐκκλησίας. ὧν τὰ ἀργαιότερα φθάνουσι μέγρι τοῦ Η΄ αἰῶνος, ἐγκαίρως ἐπέσπασαν τὴν προσογήν λογίων και ειδικών άνδρων της δύσεως, οίτινες πολλάς προσπαθείας κατέβαλον πρός ἔρευναν και κατάληψιν τοῦ περιεζομένου αὐτῶν. 'Αλλ' ένεκα έλλείψεως αὐτάρκων βοηθητικών μέσων πρός ἀνεύρεσιν τῆς σημασίας καὶ δυνάμεως τῶν σημείων τῆς μεσαιωνικῆς παρασημαντικῆς, αἰ προσπάθειαι αύται ἀπέδησαν μάταιαι. Ὁ μὲν κατὰ τὸν Ις' αἰῶνα ζῶν περίφημος Ίησουττης Κίρχερος έν τη Musurgia universalis λόγον ποιούμενος και περί της ίερας των Βυζαντινών μουσικής, περιορίζεται είς μόνην τήν ἀπαρίθμησιν τῶν σημείων καὶ ἐνηγημάτων καίτοι δὲ συμδουλευθεὶς καί τινας Ελληνας μαθητάς της εν 'Ρώμη σχολης de propaganda fide, ούτε παρ' αὐτῶν ἡδυνήθη, ὡς λέγει, νὰ μάθη τι, ούτε δ ίδιος γινώσκει τι θετικόν νὰ εἴπη. Ὁ δὲ κατὰ τὸν παρελθόντα αἰῶνα λόγιος μοναγός Gerbert ἀναφέρει ἐν τῷ συγγράμματι αὐτοῦ De cantu et musica sacra, ὅτι πολλά έρευνήσας, κατώρθωσε μέν έπὶ τέλους, ώς λέγει, νὰ ἀνεύρη τὴν σημασίαν των σημείων, άλλ' αἱ ἐργασίαι αὐτοῦ ἀπώλοντο κατὰ τὸν ἐμπρισμόν της μονης αὐτοῦ, ώστε οὐδὲ ἐν τῷ συγγράμματι αὐτοῦ εὑρίσκομεν θετικόν τι. Ετεροι ἀπελπισθέντες νὰ λύσωσι τὸ δυσγερέστατον τοῦτο ζήτημα της παρασημαντικής δι' έαυτων, έτράπησαν πρός αὐτοὺς τοὺς άρίστους θεωρουμένους ίεροψάλτας "Ελληνας κατά τον παρελθόντα αίωνα. Ούτοι δὲ είνε οἱ εἰδημονέστατοι καὶ ἐντριδέστατοι περὶ τὴν εὐρωπαϊκὴν μουσικήν, δ Γερμανός Sulzer, και δ Γάλλος Willoteau. Και δ μέν Sulzer έν τω Geschichte des transalpinischen Dacien, ἀρξαμένω να έκτυπωται τω 1781, σχών την εύκαιρίαν να γνωρίση εν 'Ρουμανία τούς τότε αρίστους θεωρουμένους ἱεροψάλτας Ελληνας καὶ Ρουμούνους, παρ' ὧν ἐδιδάχθη καὶ έξακρίδωσεν μετά της γαρακτηριζούσης τούς τοιούτους περιηγητάς άκριδείας παν δ,τι έχετνοι έγίνωσκον, οὐδεν οὐδ' οὕτος ήδυνήθη νὰ μάθη θετικόν, διότι και οι ημέτεροι ιεροψάλται ήγνόουν την βυζαντιακήν παρασημαντικήν κατά μέγιστον μέρος, ώς καὶ τὴν Αρμονικήν, Μελοποιίαν καὶ Ψυθμοποιίαν παντελώς. Καὶ ἐν μὲν σελίδι 462 λέγει 1 α Ηθελέ τις ἀπονέμει τοῖς σήμερον Ελλησι μεγίστην τιμήν, ἐὰν ἤθελε φαντασθῆ, ότι και αύτοι οι άριστοι αύτων ειδήμονες της μουσικης το δέκατον μόνον μέρος των μουσικών αὐτών σημείων γινώσκουτι. Καὶ περὶ αὐτης δέτης οὐ-

<sup>1</sup> Solzer p. 462 Manwurde aber den heutigen Griechen bei weitem zu viel Fhre erweisen, wenn man sich einbilden sollte, dass sogar die geschiktesten Musikkenner unter
ihnen auch nur den zehnten Theil dieser Zeichen verstunden. Solbst von einer der wesentlichsten Bedeutungen derselben, von dem Takte, gestehn sie, ihn gantz und gar verlorem
zu haben, und was sie mir von dem Unterschiede zwischen einem koerperlichen und
geistlichen Tone, haben erklaeren, oder was ich von ihren Gesangen habe abnehmen
koenen beschränkt sich blos dabin, dass sie die körperlichen mit voller Stime singen, da
hingegen die geistlichen nur sanst berührt, und gleichsam nur gehauchet werden.

σιωδεστάτης σημασίας των σημείων, του γρόνου και του ρυθμου, δμολογούτιν διι ἀπώλεσαν παντελώς αὐτά, καὶ ὅ,τι περὶ τῆς διαφοράς τῶν σωμάτων και πνευμάτων έξηγούμενοι μοι είπον, δ,τι έκ τῶν έαυτῶν ἀσμάτων ήδυνήθην να συμπεράνω και άντιληφθώ, περιορίζεται έν τούτω, δτι τὰ μέν σώματα ἄδουσι διὰ τελείας φωνής, τὰ δὲ πνεύματα ἡπίως ἐξαγγελλόμενα, καὶ ώσπερεὶ μόνον ἐκφυσώμενα τ. Ἐν δὲ σελ. 468 καὶ 469 έπαναλαμδάνει, δτι αὐτοὶ οἱ ἱεροψάλται Ελληνες ὡμολόγησαν αὐτῷ, ὅτι δέν γινώσκουτι τον χρόνον καὶ ρυθμόν, δν ξκαστον σημεΐον σημαίνει, 1 ώστε, έπειδή άπαντα τὰ σημεία, τὰ καλούμενα σώματα σημαίνουτι χρόνον και ρυθμόν, δεν εγίνωσκον οὐδε τὸ εν δεκατον, επομένως οὐδεν σημεζον έχ τῶν χρόνον σημαινόντων. Ποίαν δὲ σημασίαν ἔγει μουσιχή ἄνευ χρόνου, άνευ ρυθμού, καθίσταται φανερόν, έὰν ἐνθυμηθώμεν, ὅτι οἱ ἀρχαΐοι τὸν ἡυθμὸν ἐκάλουν ψυχὴν τῆς μουσικῆς, καὶ ὅτι αἡ τῆς μουσικῆς ξύνεσις άμα μένοντός τινος και κινουμένου έστί, κατά τον 'Αριστόξενον, ή έξ αισθήσεως τε και μνήμης αισθάνεσθαι μέν γάρ δετ το γιγνόμενον, μνημονεύειν δε το γεγονός», ήτοι ή μουσική ανάγεται είς τάς τέγνας τής κινήσεως, ής άνευ δεν ύπάργει, έπειδή πασα κίνησις έν χρόνφ. Έν σελ. 466 λόγον ποιούμενος ὁ Sulzer περί των μέσων ήγων λέγει, ότι μεταξύ των έπισημοτάτων Έλλήνων και Ρουμούνων Ιεροψαλτών οὐδείς εύρέθη να λύση αὐτῷ τὰς ἀπορίας του, καὶ νὰ τῷ εἶπη τι θετικόν. Τοῦτο δὲ οὐδόλως θαυμαστόν, διότι τὰ περὶ τῶν μέσων Ϋγων ἀνάγονται εἰς τὰ τῆς πολυφώνου άρμονικής θεωρίας, ήτις εξέλιπεν έκ της έλληνικής έκκλησίας μετά τῶν πολυρώνων χορῶν ἄμα τῇ άλώσει, δι' δ καὶ οὐδέν περὶ τῶν μέσων ήγων ἀπαντα ίγνος ἐν τῷ σημερινῷ συστήματι. Ἐν δὲ σελ. 467 περὶ φθορῶν λόγον ποιούμενος, λέγει ὅτι κατὰ τὴν διὰ ζώσης φωνῆς δοθετσαν αὐτῷ ἐξήγητιν, αἱ φθοραὶ είγον τὴν σημασίαν νὰ μεταδάλλωσι τὸ χυρίως ἄδειν εἰς ώρυγμόν, 2 χαὶ έν σελ. 492 λέγει, ὅτι, ὡς Ελληνες τῷ έδεδαίωσαν, αί φθοραί τῶν πλαγίων ἤγων ἦσαν παντελῶς ἄχρηστοι, ἄλλοτε δὲ ἐφαίνοντο αὐτῷ, ἀδόμεναι ὑπὸ τῶν εἰρημένων ἱεροψαλτῶν, ὡς

<sup>1</sup> Nätten die heutigen Griechen ihre Rythmos und Takte oder das Zeitmass des Gesanges, wie es selbst eingeständig sind, nicht verlorem, (den ihre jetzige Χειρονομία bezeichnet vielmehrr die Nebeneigenschaften ihres Gesangs, als das eigentliche Zeitmass) und verstunden sie auch nur alle die Zeichen, die sie annoch haben, recht und volkommen.

<sup>2</sup> Sulzer. p. 467 Wenn ich ihrer mundlichen Erklærung glauben darf, bestehe nur darin, dass sie die nämlichen Töne mit einer holen oder heulenden Kehle singen, keineswegs aber, dass si durch diese Φθοραί Korruptionen oder Tonveränderungen, an Tonarten reicher wurden... Jetzt, da ich mir dise Nenano öfters vorsingen lasse, bekäme ich beinahe Luft, sie für lauter halbe Töne zu halten. Jch zweifle aber, ob ich auch mit diesen Worten allein ihre gantze Natur ausdrucken kenne, und glaube, das ich es besser erklären werde, wenn ich sage, dass sie dieses Nenano, oder den Ton, woranf es steht, dergestalt durch die hohle Kehle, und durch die Nase heulen, duss es dem Ohre ungewis bleibt, ob sie einen gantzen, oder halben Ton damit gesungen haben.

σειρά ήμιτονίων, και άλλοτε έρινωδούντο ή μετεβάλλοντο είς τοιουτους ώρυγμούς, ώστε άδύνατον διν νά διακρίνη τις, έλν δισαν τόνοι δι διμιτόνια. Έν δε σελ. 470 λέγει ὅτι οἱ ἱεροψάλται οὐδ' ἐλαγίστην γνῶσιν ἔχουσι περὶ των δνομάτων Δώριος, Φρύγιος, Λύδιος, Μιζολύδιος, Υποδώριος κτλ., ώσπερ δέν είγον και οι ειρημένοι τρεῖς έρευρεται τοῦ σήμερον συστήματος κατά την ρητην ομολογίαν του Χρυσάνθου. Έν δὲ σελ. 500 λέγει, «ἐπειδή οἱ ἐν Βλαγία και Μολδαυία "Ελληνες διεσγυρίζοντο, ότι έν Κωνσταν]πόλει ύπάργουσιν ἱεροψάλται, δυνάμενοι οὐγὶ μόνον νὰ παρασημαίνωσιν έξ άκοῆς πασαν μελωδίαν, άλλα και να έπινοωσι νέας, ιδίως δε έπήνουν μοναχόν τινα Παρθένιον, καὶ ἔτερόν τινα Λαμπαδάριον, καὶ τὸν ἀνεψιὸν αὐτοῦ, έπινοήσαντας έρ' έαυτῶν 14 νέους τόνους (!!!), καὶ εύρόντας τὴν ἀπολεσθετσαν γειρονομίαν, ην εἰσήγαγον εἰς την τέχνην, έξετάσας περὶ τούτου άξιοπίστους ἄνδρας άλλοδαπούς, ιων ή μαρτυρία μοι ήτο πολύ άξιοπιστοτέρα καὶ σπουδαιοτέρα καὶ ηκιστα υποπτος, καὶ οίτινες ἀνετράφησαν ἐν Κωνσταντινουπόλει, καὶ ἐξέμαθον ἐκεῖ τὴν τουρκικὴν μουσικήν, ἔμαθον θετικώς, ότι οι περί των ειρημένων προσώπων έπαινοι δεν ήσαν άληθεις. μάλιστα δὲ δ Graf Kalnoki, ὅπερ πολλὰς τῶν εἰδήσεων ὀφείλω, διηγήθη μοι» προσεκάλεσά ποτε Ελληνά τινα μουσικόν, νομιζόμενον δεινότατον πάντων τῶν ἐν Κωνσταντινουπόλει,ἵνα μοὶ παρασημάνη μέλος τι ἄγνωστον αὐτῷ, ἀδόμενον ὑπ' ἐμοῦ. Μετὰ πολλοὺς πόνους καὶ μόγθους, καὶ ἀφ' οὕ έξέμαθεν αύτο ἀπό στόματος διὰ τῆς ὑπ' ἐμοῦ ἐξαγγελίας αὐτοῦ, ἐπὶ τέλους ήδυνήθη νὰ παρασημάνη αὐτὸ τοσοῦτον ἀτελῶς, ὥστε ἔτερός τις, μή έκμαθων ήδη αύτο ἀπό γλώττης ως αύτος, δυσκόλως ήθελε δυνηθή νὰ τὸ ψάλλη». Ἐν σελ. 492 θέτων Ελληνας καὶ Τούρκους μουσικούς ἐν ζοη μοίρα, λέγει ότι άμφότεροι οὐδέν σχεδλν έν ιοοῦσι περί παρασημάνσεως των μελων,και έν σελ. 502 αποφαίνεται,δτι ή έλληνική ίερα μουσική δέν διαφέρει της Τουρχικής, και άμφότεραι της Κινεζικής, και ότι τὰ μουσικά άμφοτέρων δργανα είνε τὰ αὐτά. Έν σελ. 455 τελευταΐον λέγε, ὅτι ή εὐαισθησία και το ἄδειν των Έλλήνων πλησιάζει μέν την εὐρωπαϊκήν μουσικήν, άλλα σήμερον αί μελφδίαι αὐτῶν εἰσὶ πλήρεις τουρκικῶν ἰδιωτισμών, κομπισμών,καὶ μελισμών, καὶ ψάλλονται παντελώς διὰ τῆς ῥινός.

Ο δὲ Γάλλος Willcteau διαχεχριμένος μουσικός, ἀκόλουθος της εἰς Αἴγυπτον γαλλικης ἐκστρατείκς, λαθών διδάσκαλον ἐν Κατρφ τὸν πρωτο-

<sup>1</sup> Sulzer. p. 5°0. Allein Ausländer deren Zengnis mir wichtiger, und minder verdächtigt ist, Leute, die in K]pel geboren worden... Graf Joseph von Kalnoki von der Geschiktlichkeit der Griechen in diesem Fache erzählte mir, dass er einst einen Griechen, der in dieser Kunst für den stärksten in K]pel gehalten wurde, ein demselben unbekamtes Stuck, aufzusetzen ersucht habe, welches derselbe endlich mit vieler Mühe, und nicht ehender, als er es beinahe von Vorsingen auswendig wuste, doch noch sehr unvolkommen zu Stande gebracht habe. Es ist leicht zu errathen, dass ausser ihm es schwerlich ein anderer, der es nicht, wie er, schou auswendig konnte, würde gelesen oder gespielt haben.

ψάλτην τοῦ ἐλληνικοῦ πατριαρχείου, οὐδὲν ὡσαύτως θετικὸν ἦδυνήθη νὰ μάθη. Ἐν δὲ σελ. 791 λέγει, δτι ὁ διδάσκαλος αὐτοῦ οὐδεμίαν τῷ ἔδωκεν ἐξήγητιν περὶ τῶν 54 χειρονομικῶν σημείων, καὶ ὅτι πολλοὶ λόγιοι Ελληνες τῷ ἐδεδαίωσαν, ὅτι ἡ παρασημαντικὴ ἦτο ὀλίγον γνωστή. ἱ

Μετὰ τῶν δύο τούτων συμφωνεί πληρέστατα περὶ τῆς παντελοῦς ἀγνοίας οὐ μόνον τῶν τριῶν ἐφευρετῶν, ἀλλὰ καὶ τῶν διδασκάλων αὐτῶν,
αὰ ὁ Χρύσανθος, λέγων ῥητῶς, (σελ. 53) ὅτι ὁ διδάσκαλος αὐτῶν Πέτρος
ὁ Βυζάντιος δἐν ἐγίνωσκε τὴν χειρονομίαν, ἤτοι τὸν χρόνον τῶν σημείων
καὶ ἔλεγεν. αὰν ἤζευρα ὅτι εὐρίσκεταί τις εἰδήμων τῆς χειρονομίας καὶ
εἰς τὴν ᾿Αμερικήν, μὲ ὅλην μου τὴν πενίαν ἐπήγαινα καὶ ἐμαθήτευα εἰς
αὐτὸν δι᾽ αὐτήν». εΜετὰ δὲ τὴν πτῶσιν, λέγει, τῆς Ῥωμαϊκῆς βασιλείας
Εἰς τοὺς ἰδικούς μας ὅμως χρόνους εἰνε ἄγνωστος ἡ μεταχείρησις τῆς χειρονομίας». ᾿Αφ᾽ οῦ λοιπὸν ἤγνόουν τὸ οὐσιωδέστατον τῆς μεσαιωνικῆς παρονομίας». ᾿Αφ᾽ οῦ λοιπὸν ἤγνόουν τὸ οὐσιωδέστατον τῆς μεσαιωνικῆς τατὰς ἀντῶν ἐπινοηθὲν σύστημα;

Μεταδαίνοντες δέ εἰς τὴν ἐξέτασιν τῆς ἀκουστικῆς θεωρίας, θέλομεν εύρετ έτι μείζονα άγνοιαν και σύγχυσιν. Ὁ Χρύσανθος λέγει ότι βάσις της άκουστικής θεωρίας καὶ μαθηματικής διαιρέσεως τοῦ ὑπ' αὐτοῦ καὶ τῶν δύο συναδέλφων αύτου, των συνεφευρετών του νέου συστήματος, παραδεκτου γενομένου μουσιχοῦ διαγράμματος ἢ άρμονικοῦ κανόνος εἶνε τὸ τουρκικὸν δργανον ταμπούρ καλούμενον, περί οδ (έν σελ. 20 σημ. 6') λέγει α'Από τὰ μελφδικὰ όργανα έκεῖνο τὸ δποίον φαίνεται εὐκολώτερον εἰς δίδαξιν, και το δποΐον εύρίσκεται σαφέστερον διά την γνώρισιν των τόνων, καί ήμιτονίων, και άπλῶς δλων τῶν διαστημάτων είνε ἡ πανδουρίς ονομάζεται δέ και πανδούρα και φάνδουρος καθ' ήμας δέ ταμπούρα ή ταμπούρ...<sup>2</sup> Είνε δὲ τρίχορδον καὶ ἡ μὲν πρώτη γορδή βομβετ τὸν Δι (sol, g) ή δευτέρα τον ύπ' αὐτον Γα (fa, f), και ή τρίτη τον ύπ' αὐτον Πα (re, d) κτλ.» Εἰς ταῦτχ πχρατηροῦμεν, ὅτι ὁ Χρύσανθος ἀπατᾶται δεινὴν ἀπάτην, νομίζων ότι ή πανδουρίς είνε το ταμπούρ διότι το μέν πρώτον όργανον είνε άρχατον έλληνικόν, ου ή διαίρεσις ην άγνωστος είς πολύ άρχαιοτέρας εποχάς το δε ταμπούρ είνε δργανον, φέρον, ώς και σήμερον την

<sup>1</sup> Willcleau p. 791. Un seule chose que nous n'avons pu connaître, et que notre maître ne nous a expliquée que d'une maniere fort vaque, c'est la proprieté et l'usage des grands signes, qui sont aussi des notes de musik· il n'a jamais pu nous en randre raison que par des exemples chantés... Plusieurs savants de cette nation nous ont assuré, qu'ils etaient peu connus aujourdhui· il n'aurait donc pas ete fort suprenant que notre maître en eût ignoré la proprieté. Εἶνε ὅμως πολλά, τὰ ὁποῖα δὲν ἐγίνωσκεν ὁ διδάσκαλος αὖτοῦ, ὅστις δὲν διέψερε τῶν ἄλλων, οὖς ὁ Sulzer περὶ τοῦ ζητήματος τούτου ἐξήτασε.

<sup>2</sup> Ένταθθα άρμόζει το γνωστον όπο του Α. Ψαλλίδα είς παρομοίας περιστάσεις λεγόμενον «Διά μεταθέσεως καὶ μεταθολής έκαμαν τον Ψαλλίδα γάϊδαρον».

διαίρεσιν τοῦ τουρκικοῦ μουσικοῦ διαγράμματος, περὶ ἢς οὐδὲν λέγει δέν δίκε δὲ ἀρκετὸν νὰ γνωρίζομεν μόνον τοὺς φθόγους τῶν χορδῶν, ἀλλὰ καὶ τὴν διαίρεσιν τοῦ ζυγοῦ τοῦ ὀργάνου ὅτι δὲ καὶ ᾿Αραδ.κὸν καὶ Περσικὸν ὁργανον τὸ ταμποὺρ είνε, παραπέμπομεν εἰς τὴν γενικὴν ἱστορίαν τῆς τῶν ἀρμονικῶν, δὲ τούτου βεδαιότατον είνε, κατὰ τὰς ἡητὰς μαρτυρίας τῶν ἀρμονικῶν, ἀρχαίων τε καὶ βιζαντινῶν, ὅτι τὸ μουσικὸν ἐλληνικὸν διάγραμμα ἄρχεται ἀπὸ τοῦ Κε (Ia, a), οὐδαμοῦ δὲ εὑρίσκεται μαρτυρίας τις περὶ ἐνάρξεως αὐτοῦ ἀπὸ τοῦ Δι (ιol, p) ἢ Πα (ro, d).

Ο Χρύσανθος πλήν της παραπομπης ταύτης εἰς τὸ ταμπούρ, δίδει μέν προσέτι δι' ἀριθμῶν τήν διαίρεσιν τοῦ μουσικοῦ διαγράμματος καὶ τὰ διαστήματα τῶν κλιμάκων, ἀλλ' εὐρίτκεται εἰς ἀντίφασιν δεινήν, καὶ ἀποκαλύπτει ἐαυτὸν πειρώμενον νὰ καλύψη τὴν ἀλήθειαν λέγων ἐν σελ. 97 τάδε α'Αν θέλη τις νὰ γνωρίση δι' ἀριθμῶν τὰ διαστήματα τῆς κλίμανος τοῦ καθ' ἡμᾶς διατονικοῦ γένους ἐν τῷ διαπασῶν συστήματι, λέγομεν δτι οὕτως εὕρομεν αὐτὰ ἐγγύτερον τῆς ἀληθείας.

sol la si ut re mi fa sol 
$$\Delta\iota$$
 K¢ Z $\omega$  N $\eta$  H $\varkappa$  Bov  $\Gamma \alpha$   $\Delta\iota$   $2^{7}/_{27}$  8/9  $\frac{2^{2}}{2^{7}}$  3/4 2/3  $^{11}/_{18}$  9]16  $^{1}/_{2}$  3

Ή φράσις σούτως ευρομεν αὐτὰ έγγύτερον τῆς ἀληθείας» ἀποδειχνύει άρχούντως δτι οὐδεμίχν γνῶσιν είχον τῆς βυζαντιακῆς ἀκουστικῆς, ἢ 'Apμονικής,καί ότι ή διαίρεσις αύτη δέν είνε πραγματώδης, άλλά φαντασιώδης ἐπίνοια της κεφαλης του Χρυσάνθου. Άλλ' ὅτι τὸ μουσικὸν τοῦτο διάγραμμα, όπερ οί έφευρεταί του σημερινού συστήματος εἰσήγαγον εἰς τὴν ίερὰν μουσικήν είνε τὸ Τουρκικόν, ἀποδεικνύεται έκ τε της διαιρέσεως τχύτης τῶν διαστημάτων, παραδαλλομένης πρός τὰ ἀνωτέρω ἐκ τοῦ Fetis ἐν ὑποσημειώσει άναφερόμενα, και έκ των έξης. Έν § 235 λέγει δ Χρύσανθος · « Έκ των είρημένων γίνεται φανερόν, ότι μόνον οί τρεζς μείζονες τόνοι της ήμετέρας διατονικής κλίμακος είνε ίσοι με τούς τόνους των άρχαίων Έλλήνων, οι δε άλλοι άνισοι. Καὶ τὸ λετμμα έκείνων ἢ τὸ ἡμίτονον τῶν Εὐρωπαίων si—ut (Ζω-Νη) είνε μικρότερον ἀπό τὸν ἡμέτερον ἐλάγιστον τόνον Βου-Γα (mi-fa). Διὰ τοῦτο καὶ οἱ φθόγγοι τῆς ἡμετέρας διατονικῆς κλίμακος ἔχουσιν ἀπαγγελίαν διάφορον, τινές μέν ταὐτιζόμενοι, τινές δὲ όξυνόμενοι, καί τινες βαρυνόμενοι. Ὁ μὲν Γα καὶ Δι ἀπαγγέλλονται εἰς τὸ αὐτὸ διάστημα μέ τὸν ut καὶ re (γράφε  $N\eta$ - $\Pi\alpha$  = ut-re ἐπομένως  $\Gamma\alpha$ - $\Delta\iota$  = fa-sol) τῶν Εὐρωπαίων, μηδόλως διαφέροντες αὐτῶν μήτε τἢ ὀξύτητι μήτε τἢ βαρύτητι. δ δὲ Κε (la) είνε ἀνεπαισθήτως ὀξύτερος τοῦ mi (γράφε τοῦ la) · δ δὲ Ζω είνε ήμιτόνω ὀξύτερος τοῦ fa (γράφε τοῦ si). ὁ δὲ Νη είνε ἀνεπαισθήτως τοῦ sol (γράφε τοῦ ut). Όμοίω; καὶ ὁ Πα ἀνεπαισθήτω; βαρύτερος τοῦ la

(γράφε τοῦ re), καὶ δ Βου δλίγω βαρύτερος τοῦ si (γράφε mi)». 'Αλλαγοῦ (§ 234) Réyer and fluitorion being tou  $Z\omega - N\eta$  (si - ut) xal tou Bou-Γα (mi-fa) είνε το μικρότατον και δέν δέγεται διαφορετικήν διχίρεσιν, διότι λογίζεται ώς τεταρτημόριον μείζονος τόνου ώς 3:12». Ή θέσις όμως αύτη ἀντίκειται ἐναντίως εἰς τὴν ἀνωτέρω, καθ' ἦν τὸ λεζιμα των εύρωπαίων si-ut είνε ως λέγει, μικρότερον του έλαγίστου τοῦ Χρυσάνθου, ὅστις είνε δίεσις ἐναρμόνιος. Ἐκ τῶν ὀλίγων τούτων **ἀποδειχνύεται νομίζομεν, δτι ή σύγχυσις είνε σαφεστάτη, αί δὲ ἐναντίαι** άντιθέσεις καταφανέσταται, καὶ ὁ Χρύσανθος ἀποφεύγει νὰ δμολογήση τὴν άλήθειαν, δτι ή διαίρεσις των ύπ' αύτων είς την ίεοαν μουσικήν είσαχθεισών κλιμάκων του διατονικου γένους είνε ή των του διατονικου γένους τῆς τουρχικῆς μουσικῆς, ἡ τοῦ ταμπουρᾶ. Τὴν ταὐτότητα τῶν κλιμάκων της ίερας και τουρκικής μουσικής—άς είγεν είσάξει ήδη έκ της τουρκικής μουσικής Πέτρος δ Πελοποννήσιος, - δμολογεί δ Χρύσανθος εν σελ. 102 (§ 234) λέγων α Έπειδή ή μουσική ήμων και των Όθωμανων θέλει νὰ γεμίζη τὴν κλίμακα μὲ διαστήματα έπτά, » καὶ ἐν § 270, ἔνθα παραδάλλων τὰς ἐαυτοῦ κλίμακας πρὸς τὰς εὐρωπαϊκάς, λέγει ἐν ὑποσημειώσει «"Ατοπόν έστι τουτο καθ' ήμας και κατά τους 'Οθωμανούς». Οἱ ίδρυταὶ οὕτοι τοῦ σημερινοῦ συστήματος, σφετερισθέντες τὴν ἀκουστικήν θεωρίκν και μελοποιίαν της Τουρκικής μουσικής, παρουσιάζουσιν και διδάσχουσιν αὐτὴν ὡς ἰδίαν ἐπινόησιν, ι ὡς ἀποδείχνυται ἐχ τῆς δμολογίας του μαθητου αὐτῶν Παναγιώτου Πελοπίδα, ἐν τῷ προλόγῳ του ὑπ' αὐτοῦ τὸ δεύτερον ἐν Τριέστη τῷ 1830 ἐκδοθέντος Μεγάλου Θεωρητικοῦ της μουσικής του διδασκάλου αὐτου Χρυσάνθου, λέγοντος: «Οὕτος λοιπόν δ φιλογενέστατος κύριος Χρύσανθος, καὶ οἱ συνάδελφοι αὐτοῦ Γρηγόριος καὶ Χουρμούζιος, δ μέν πρωτοψάλτης δ δέ γαρτοφύλαξ της Μεγάλης Ένκλησίας, μικρόν πρό της έπαναστάσεως ένωθέντες καὶ συσκεφθέντες φιλοσόφως καὶ ἐπιστημονικῶς, ἀνεκάλυψαν τὸν χρόνον εἰς τὴν μουσικήν (!!!), καὶ ἐπροσδιώρισαν τὴν καταμέτρητιν αὐτοῦ καὶ διαίρεσιν πολλαχῶς (!!!),

<sup>1</sup> Έν χειρογράφω της Δ συστοιχίας της ήμετέρας συλλογής εξρηται μεμελοποιημένος δ εξρμός «Η τρίφωτος οδσία» μετὰ της ἐπιγραφης «Ποίημα του μουσικωτάτου κυρίου Πέτρου δμου μὲ τὸν Ναγιμὲν καὶ μὲ τὸ Πεστρέφη», ἀμφότερα τουρκικὰ ὅργανα, πρὸς ᾶ, ἐν συνωδία ἡδύνατο νὰ ἄδεται. Ἐν ἐτέρω δὲ χειρογράφω της ήμετέρας συλλογής περιέχεται μεμελοποιημένος ὁ εἰρμὸς «Ἐν τῆ βροντώσει καμίνω» μετὰ της ἐπιγραφης «Διεφθαρμένον πολίτικον τουρκικώτερα ἀτζέμικον (περσικόν) ἔξηγητὸν ποίημα του Μπερεκέτη» ήτοι Πέτρου του Βυζαντίου. Δύναταί τις νὰ ἀμφιδάλλη πλέον περὶ της ἐκτουρκίσεως της ἱερὰς μουσικής; Καὶ εἰς άλλα χειρόγραφα εὐρίσκονται τοιαδται παρατηρήσεις καὶ ἐνδείξεις καὶ μάλιστα ἐν μέλος του Μελισεδὲκ ἐπισκόπου Ραιδεστοῦ ἐπιγραφόμενον Περσικόν. Ἐν ἐτέρω χειρογράφω της ἡμεττέρας συλλογής εὐρίσκεται μεμελοποιημένον ἐρωτικὸν τουρκικὸν ἄσμα τοῦ Βαλασίου νομοφύλακος της Μεγάλης Ἐκκλησίας, τοῦ ὁποίου ἐν τοῖς χειρογράφοις σώζονται πολλαὶ μελωδίαι ἀνέκδοτοι, ἡδονικώταται καὶ τὰ μάλιστα διακεκλασμέναι, γέμουσαι κομπισμών, μελισμών καὶ λυγισμάτων.

(διότι χωρὶς τούτου οὐδὲν κατορθοῦται ἐν τῆ μουσικῆ), ἐπροσδιώρισαν τὰ 
διαστήματα τῶν ἑπτὰ τόνων διὰ συνθηματικῶν κλιμάκων καθ, δλα τὰ 
γένη τῆς μουσικῆς, τὰ διαστήματα τῶν φθορῶν, δι, ῷν γίνεται ἡ μετάκαθυπέδιὰ λον τους χαρακτηρας ἀκο συμδολων ἐις γράμματα, κὰι ἑνὶ λογώ 
καθυπέδικλον τους χαρακτηρας ἀκο συμδολων ἐις γράμματα, κὰι ἑνὶ λογώ 
καθυπέδικλον εἰς κανόνας τὴν πρὶν ἀκανόνιστον μὲν (!!!), ἀλλὰ πολυποικιλομελή μουσικήν μας μὲ τρόπον ἀξιοθαύμαστον». Κατὰ τὴν σαρή 
ταύτην ὁμολογίαν, ἡ πρὸ καὶ ἐπὶ τῆς ἐποχῆς τῶν τριῶν τούτων ἐρευρετῶν ἱερὰ μουσικὴ οὕτε ἡυθμὸν καὶ χρόνον, οὕτε ἀρμονικὴν θεωρίαν, οὕτε 
κλίμακας καὶ ὡρισμένα διαστήματικοῦτε φθορὰς κτλ. εἰχε, ὅ ἐστι μεθερμηνευόμενον δὲν ὑπῆργε μουσική. ᾿ Αλλὰ τοῦτο τί ἄλλο σημαίνει, εὶ μὴ

4 Οὐδὲν τούτου ψευδέστερον καὶ γελοιωδέστερον. Περὶ οὐδενὸς ἄλλου πράγματος όμιλουσι τοσρύτον ύπερηφάνως και ένθουσιώντες οι βυζαντινοί, όσον περί της μουσικής αὐτῶν, καὶ λίαν δικαίως. Διότι κατά μέν τους έξ πρώτους αἰῶνας το μελοποιείν ήν ίδιον τοῦ ἀνωτάτου κλήρου, καὶ ὡς μελοποιοὶ ἀναφέρονται οἱ ἀνώτατοι τῆς ἐκκλησίας ἐεράρχαι, οίοι Βασίλειος ὁ μέγας, Ἰωάννης ὁ Χρυσόστομος, κατὰ τὸν Θεοδώρητον, «με. λοποιήσας την εθρυθμον ψαλμφόζαν των δημοτικών ταγμάτων», και έπινοήσας κατά Νικηφόρον τὸν Κάλλιστον τρόπους μελφδίας όμοίους τοῖς τῶν 'Αρειανῶν πρὸς ἀντίπραξιν και καταπολέμησιν αὐτῶν, μεταχειριζομένων πρός ἀπόσπασιν και ἀποπλάνησιν τοῦ όχλου ἐπιτυχὲς καὶ τελεσφόρον ὅπλον τὴν μουσικήν. Ὁ ἄγιος Ἐφραὶμ ἀναγκάζεται νὰ παραδεχθη τὴν μουσ κὴν Αρμονίου υίοῦ τοῦ αίρετικοῦ Βαρδεσάνου, ἐν 'Αθήναις την μουσικήν έκπαιδευθέντος, κατά τον Θεοδώρητον λέγοντα - καὶ ἐπειδή 'Αρμόνιος ο Βαρθεσάνου ώδάς τινας συνετεθήκει πάλαι, και τη του μέλους ήδονη την άσέ**δειαν χεράσας, χατεχήλει τους άχουοντας, χαί προς όλεθρον ήγρευε, την άρμονίαν τοῦ** μέλους έχειθεν λαδών ὁ άγιος Ἐφραίμ, ἀνέμιζε την εὐσέβειαν, καὶ προσενήνοχε τοῖς ακούουσιν ήδιστον και όνησιφόρον φάρμακον. Ταῦτα νῦν τὰ ἄσματα φαιδροτέρας τῶν νικηφόρων μαρτύρων τὰς πανηγύρεις ποιεί. Μετὰ δὲ τὸν Ε΄ αἰῶνα τὸ προνόμιον τοῦ υμνογραφείν και μελοποιείν ήρξαντο να άντιποιώνται και οι αυτοκράτορες, ώστε ή μουσική της έχχλησίας Κωνσταντινουπόλεως άπό τοῦδε άπολαύει βασιλικής θεραπείας. Περί μέν τοῦ αὐτοκράτορος Θεοφίλου ὁ Κεδρηνός λέγει «Ἐφιλοτιμεῖτο καὶ μελφδός είναι, οιο και ρίτνους μοιών εινας και αειλλίος ίτεγίζων' άρεοραι μόοπερεμέτο. Γιερ, ών καὶ τὸ τοῦ τετάρτου ἦχου «Εύλογεῖτε» ἐκ τοῦ κατὰ τὴν όγδόην μόδὴν «"Axous κόρη» μεθαρμοσάμενος, καὶ δυθμόν έτερον παρασχών, έν τῆ τοῦ Θεοῦ ἐκκλησία εἰς ὑπήκοον άδεσθαι διωρήσατο. Φέρεται δε καί τις λόγος, ως έρωτι του μέλους βαλλόμενος κατά τὴν μεγάλην ἐκκλησίαν ἐν φαιδρά πανηγύρει οὐ παρητήσατο τὸ χειρονομείν, δοὺς τῷ κλήρφ ύπερ τούτου χρυσίου λίτρας έκατόν. Καὶ τὸ στιχηρὸν δὲ τὸ κατὰ τὴν Βατοφόρον τὸ « "Εξέλθετε έθνη, έξέλθετε καὶ λαοί» τῆς εκείνου φασὶ είναι τόκον ψυχῆς. Καὶ Λέων δε.ό Είκονομάχος είώθη εν ταῖς ψαλμφδίαις εξάρχειν τῶν αἴνων, καὶ μᾶλλον ὅτε ἐν τη του Χριστού γεννήσει οί της έρρτης κανόνες έψάλλοντο». Περί δὲ Κωνσταντίνον του Πορφυρογεννήτου άνώνυμος χρονογράφος λέγει τάδε. •Τὴν μουσικὴν οἶδε πᾶς τις ὡς θείον τι έστιν ευρημα και τη άνθρωπίνη φύσει συντελούν... Ταύτης άντεποιείτο και δι' αὐτῆς δινείν τὸ θεῖον οὐκ ἔλεγεν. Ἐντεῦθεν πανηγύρεις φαιδραί κατεφαιδρύνοντο, και των μαρτύρων έορται κατελάμποντο, ποιμένων ιερών και διδασκάλων μνήμαι περιηστράπτοντο, Τοσούτον γαρ ό άνηρ έχαριτώθη, ως χορούς ύμνωδων συγκροτείν καί

δ,τι ἀνωτέρω εξπομεν, ὅτι δηλαδὴ οἱ τρεξς οὕτοι τοῦ σημερινοῦ συστήματος ἰδρυταὶ οὐδὰ τὴν ἐλαχίστην γνῶσιν εξχον περὶ τῶν σημείων τῆς
βυζαντιακῆς παρασημαντικῆς, οὐδὰ περὶ τῆς ἀρμονικῆς, καὶ τῆς μελοποιέας καὶ ρυθμοποιέας τῆς ἱερᾶς μουσικῆς; "Οτι δὰ αὐτοὶ οὐδὰν ἐπενόησαν, ἀλλὰ τὰ πάντα παρέλαδον ἐκ τῆς τουρκικῆς μουσικῆς, φανερὸν μὰν
καὶ ἐκ τῶν ἀνωτέρω εἰρημένων, ἀποδειχθήσεται δὰ ἐναργέστερον προϊόν-

άρχηγούς τούτοις έπινοεῖν, αὐτὸς πρὸ πάντων τούτοις συνών, καὶ τῶν ψαλλομένων ἐπακροώμενος καὶ τὴν ψυχὴν ἡδυνόμενος καὶ τερπόμενος», "Οτι δὲ τὸ σήμερον ἐν χρήσει ἐν ταῖς τῶν Καθολικῶν καὶ Εὐαγγελικῶν ἐκκλησίαις ὅργανον εἶνε ἐφεύρεσις βυ-ζαντιακή, καὶ ὅτι τὸ πρῶτον ἐν τῆ δύσει γνωστὸν γενόμενον τοιούτου εἴδους ὅργανον ἢν τὸ ὑπὸ Κωνσταντίνου τοῦ Κοπρωνύμου δῶρον σταλὲν Πιπίνω τῷ μικρῷ εἶνε πασίγνωστον. Περιγραφὴν τοῦ ὀργάνου τούτου περιέχει τὸ ἐξῆς ἐπίγραμμα τοῦ αὐτοκράτορος Ἰουλιανοῦ.

'Αλλοίην όρδω δονάχων φύσιν ήπου ἀπ' ἄλλης Χαλκείης τάχα μᾶλλον ἀνεδλάστησαν ἀρούρης ''Αγριοι' οὐδ' ἀνέμοισιν ὑφ' ἡμετέροις δονέονται 'Αλλ' ἀπὸ ταυρείης προθορὼν σπήλυγγος ἀήτης Νέρθεν εὐτρήτων καλάμων ὑπὸ ῥίζαν όδεύει Καί τις ἀνὴρ ἀγέρωχος, ἔχων θοὰ δάκτυλα χειρὸς 'Ισταται ἀμφαφόων κανόνας συμφράδμονας αὐλῶν Ο'' δ' ἀπαλὸν σκιρτῶντες ἀποθλίδουσιν ἀοιδήν.

\*Ο δὲ Ζωναρᾶς λέγει\* •Φιλόκοσμος δὲ ῶν ὁ Θεόφιλος (αὐτοκράτωρ) κατεσκεύασε διά τοῦ ἄργοντος τοῦ Χρυσογοείου λογιωτάτου πάνυ όντος καλ συγγενοῦς τοῦ πατριέργου "Αντωνίου το λεγόμενον πενταπύργιον έξ άρχης, και τα μέγιστα δύο όργανα δλόχρυσα, διαφόροις λίθοις και δελίοις κατακαλλύνας αυτά δένδρεόν τε χρύσεον, έν ῷ στρουθοί έφαλλόμενοι διά μηχανής τινος μουσικώς έκελάδουν, τοῦ πνεύματος διά κρυφίων πόρων έκπεμπομένου. Παρά δὲ Κωνσταντίνω τῷ Πορφυρογεννήτω ἐν τῆ ἐκθέσει τῆς βα. σιλείου τάζεως άναφέρονται πλήν των της αὐλης χρυσῶν δργάνων, καὶ άργυρα ὄργανα των δημοτικών ταγμάτων. Καὶ ἐν μὲν τοῖς περὶ τῆς ὑποδοχῆς των ἀπὸ Ταρσοῦ πρέσδεων λέγει. «"Εστησαν δε εν τῷ τρικλίνφ τῆς Μαναύρας, εν μεν τῷ δεξιῷ μέρει μέσον τῶν μεγάλων κιόνων τὸ χρυσοῦν ὄργανον... καὶ ἄνωθεν αὐτοῦ τὸ τοῦ Βενέτου άργυροῦν ὄργανον, όμοίως καὶ έν τῷ εὐωνύμω μέρει τὸ τοῦ Πρασσίνου άργυροῦν όργανον. Οἱ δὲ δημόται τῶν δύο μερῶν καὶ οἱ ἀποστολίται ψάλται, ὁμοίως καὶ οἱ άγιοσοφίται, ἔστησαν ἐπὶ σκάμνων ὑψηλῶν ἔνθεν κάκείθεν ἀνευφημοῦντες καὶ ἄδοντες»... Έν δὲ τῷ πορτίκι τοῦ Χρυσοτρικλίνου, ήτοι ἐν τῷ Ὠρολογίῳ, ἔστησαν τὰ δύο χρυσα όργανα τὰ βασιλεικά, καὶ τὰ δύο άργυρα όργανα τῶν μερῶν». Ἰωάννης δὲ ὁ Καμενιάτης εξαίρων την ήδύτητα της ίερας μουσικής αναφωνεί • Τὸ δὲ ἀπὸ τούτου καὶ μάλιστα ὅτι τῆς εὐρύθμου τῶν ἀσμάτων ἡδυφωνίας ἐμνήσθην, οὐκ οἴδα τίς γένωμαι, ή ποι του λόγου χωρήσω, ποιον δε παραλείπω των ήδίστων έκείνων και εὐτάκτων μελφδημάτων, οίς συνέφαλλον καὶ συνεώρταζον ἄνθρωποι ταῖς οὐρανίαις δυνάμεσιν; Εί γάρ τις τὴν μοῦσαν ἐκείνην, τὴν ἐκ παντὸς στόματος ὑφ' ἐν τῷ Θεῷ ἀναπεμπομένην τους υμνους έν ταις πανδήμοις συνάξεσιν, τῷ ἦχφ τῶν ἐορταζόντων ἀγγέλων ἐξεικονίσαι θελήσειεν, ούθεν τοῦ δέοντος άμαρτήσει ... Έκεκλήρωτο γάρ έν έκάστω τῶν ναῶν τάγματα ξερέων, καὶ ἀναγνωστῶν συστήματα, δι' ὧν ἡ τῶν ἀσμάτων σπουδά-

τος του λόγου. Άλλα την ύπο του Χρυσάνθου, είτε έξ ιδίας άγνοίας, είτε δι' ἄλλον τινὰ λόγον κρυπτομένην ἀλήθεικν, ἀποκαλύπτει ήμιν γειρόγραφος πραγματεία της ήμετέρας συλλογής, περιέγουσα άπάσας τὰς κλίμακας, τὰς ὑπὸ τῶν ἐφευρετῶν τοῦ νέου συττήματος παραδεκτὰς γενομένας, δπως αύται έξετέθηταν ύπο του διδασκάλου Χουρμουζίου, καλ δπως έδιδάτκοντο εν τη μουσική των πατριαργείων σγολή ύπο αύτων των έφευρετῶν. Ἡ πραγματεία αύτη περιέγει 15 Δὶς διαπασῶν, διηρημένα κατὰ τὸν ἀπὸ τοῦ Δι (30 ) ἀρχόμενον Τουρκοπερσικὸν κανόνα. Έκαστον τῶν 15 τούτων Δὶς διαπασών σύγκειται οὐχὶ ἐκ 15 χορδών, ἀλλ' ἐκ 16, ἀρχόμενον οὐχὶ ἀπὸ τοῦ Κε (La), δν ἔχει βάσιν τὸ ἀμετάβολον σύστημα τῶν ᾿Αρχαίων καὶ Βυζαντινών, ἀλλ' ἐκ τοῦ Δι (Soi), ἐξ οῦ ἄργεται τὸ τουρκικὸν μουσικόν διάγραμμα. Έκαστον των 15 τούτων δεκκεξαγόρδων διαιρείται είς 48 τμήματα, ών ξααστον ύποδιαιρεζται είς τρία μέρη τὰ 48δὲ ταῦτα τμήματά είσι διέτεις έναρμόνιοι. Έπειδή δέ, ώς γνωστόν, έλαστος τόνος διαιρεζται είς 4 διέσεις έναρμονίους, έκαστον δε διαπατών των Άργαίων και Βυζαντινών, ώς και των εύρωπαϊκών, σύγκειται ακριθώς έκ τόνων έζ, έδει νὰ ἀποτεληται ἐκάστη κλίμαξ ἀκριδῶς ἐζ 24 διέσεων ἐναρμονίων,τὸ δὲ δεκαπεντάγορδον ἀκριδῶς ἐκ 48. Καὶ ἐπειδὴ ἔκαστον διαπασῶν σύγκε:ται έκ δύο τετραγόρδων καὶ ένὸς διαζευκτικοῦ τόνου, ἔκαστον δὲ τετράχορδον έχ δύο τόνων και ένος ήμετονίου, το τετράγορδον έδει νά συνιστήται έχ 10 έναρμονίων διέσεων. Άλλ' ώσπερ το τουρχικόν διάγραμμα, ούτω καὶ έκαστον τῶν εἰρημένων δεκαεξαχόρδων ἔχει ἕκαστον διὰ 4ων ήλαττωμένον διέσει έναρμονίω, ώστε έκαστον τετράγορδον συνίσταται οὐγί έχ 10 άλλ' έξ 9 έναρμονίων διέσεων, τοῦ μέν πρώτου αύτοῦ τόνου Δι-Κέ (sol-la) διηρημένου είς 4 τεταρτημόρια τόνου (12), του δὲ δευτέρου Κε-Ζω (la-si) εἰς τρία τεταρτημόρια (9), καὶ τοῦ τρίτου Ζω-Νη (si ut) εἰς δύο τεταρτημόρια (6). Έπειδή δὲ ἔκαστον διαπασῶν σύγκειται ἐκ δύο τετραχόρδων καὶ ένὸς διαζευκτικού τόνου, ἕκαστον ἄρα Δὶς διαπασών ἐκ 4 τετραχόρδων και δύο διαζευκτικών τόνων, και έπειδή έκαστον τετράγορδον είνε Ελαττον διέσει άρμονική, πλεονάζου πιν άρα άνα δύο διέσεις έξ έκα τέρου δια-

ζεται ύμνωδία, άμοιδαδόν τοὺς στίχους άλλαλάζοντες, καὶ ταῖς χειρονομίαις τῶν μελῶν τοὺς φθόγγους διατιθέντες, καὶ μεγάλην τινα καὶ ἀξιοθέατον χορείαν συνιστῶντες, τῷ τε εἴδει τῆς ἀστραπτούσης στολῆς τὰς τῶν ὁρώντων θέλγοντες ὄψεις, καὶ τῆ τεχνωμένη τῶν ψαλμῶν λύρα τὴν ἀκοὴν κατατέρποντες». Οὐδόλως ἄρα θαυμαστόν, ἐάν ποτε ὁ Μέγας Κάρολος, λάθρα ὑπακροώμενος τοὺς ἐν τῆ αὐλῆ αὐτοῦ διατρίδοντες πρέσδεις ἐκ Κων|πόλεως, ἰερουργοῦντας ἐν ἰδία ἐκκλησία, τοσοῦτον κατεκκλήθη ὑπὸ τῶν μελφδιῶν, ὥστε διέταξε τοὺς κληρικοὺς αὐτοῦ νὰ μενενέγκωσιν αὐτὰς παραχρῆμα εἰς τὸ Λατινικὸν κατὰ τὴν ἐξῆς μαρτυρίαν τῶν Monumenta germanorum historiae. «Cum igitur Graeci secreto... in sua liuqua psallerent et ille occultatus in proximo carmenum dulcedine delectaretur, praecepit clericis suis, ut nihil ante gustarent, quam lasdem antiphonas in latinum conversas ipsi praesentent». Τοιαύτη εἶνε μουσική, ἣν οἱ ἱδρυταὶ τοῦ σημερινοῦ συστήματος ἐνόμιζον καὶ ἔλεγον ἀκανόνιστον (!!!), ἔνα καλύψωσι τὴν ἐαυ τῶν ἀμάθειαν.

πασων, έν συνόλω 4 άρμονικαί διέσεις, αίτινες άποτελουσι τον 1 6ον τόνον ή γορδήν. Κατά ταθτα έξ έκαστου διαπασών της σήμερον ίερας μουσικής έλλείπουσι δύο διέσεις έναρμόνιοι, ήτοι έν ήμιτόνιον, έπομένως τὰ διαπασών αύτης είνε πλημμελη και ἀσύμφωνα, και ἀνεπιτήδεια πολς πολύφωνον άρμονίαν, διότι έλλείπουτιν έκάστω διαπασών, ώς και τοις τουρκικοίς, τδ τέλειον διαπέντε Δι-Πα (sol-re) το τέλειον διατεσσάρων Δι-Nη (sol-ut) δ τέλειος δίτονος, Δι-Ζω (sol-si) και το τέλειον τριημιτόνιον Κε---Νη (la-ut) πάντων τῶν τετραγόρδων. Ἐκ τῶν δεκαπέντε τούτων δεκαεξαγόρδων τὸ πρώτον ὀνομαζόμενον κλίμαξ τοῦ διατονικοῦ Πα, ἐπονομάζεται καὶ Μακάμ (κλίμαξ) Δουκιάχ καὶ Σεπά· ἡ δευτέρα κλίμαξ του διατονικου Βου και Μακάμ Σεκιάγ ή τρίτη τοῦ διατονικοῦ Γα και Μακάμ Τζαρκιάγ καὶ ᾿Αρεζπάρ' ἡ τετάρτη τοῦ δικτονικοῦ Δι καὶ Μακάμ Νεδά, Νουφούγτ Μπηγιατί, και Ίσφαγάν ή πέμπτη κλίμαξ τοῦ διόλου γρωματικοῦ Πα καί Μακάμ Κουζγούν Χιτζάζ· ή έκτη μικτή κλίμαζ του χρωματικού Πα Μακάμ Τουρκί Χιουζάζ' ή έβδόμη του χρωματικού Δι καί Μακάμ Χαζάμ' ή όγδόη τοῦ τρογοῦ, 1 ἄνευ μὲν τουρχιχοῦ ὀνόματος, ἀλλὰ τὴν αὐτὴν χαὶ αἱ ἄλλαι διαίρεσιν φέρουσα μετά της παρατηρήσεως «είς τὰ έξωτερικά μακάμια σπανιώτατα εύρίσκεται ή παρούσα κλίμαξ, διά το είνε έπιστηριγμένα είς δργαναο ή έννάτη του διατονικού Ζω Μακάμ 'Αράκ' ή δεκάτη του διατονιχού Νη Μαχάμ Ράστ' ή ένδεχάτη κλίμαξ έναρμόνιος Μαχάμ 'Ατζέμ' ή δωδεκάτη δευτέρα έναρμόνοις Μακάμ Μπουσελίκ ή δεκάτη τρίτη έτέρα έναρμόνιος Μακάμ Χισάρ· ή δεκάτη τετάοτη δευτέρα χρωματική Μακάμ Μουστάρ ή δὲ δεκάτη πέμπτη Νισαμπούρ, Νεσαβερέκ, και Πεντζουκιάγ. Τὰς κλίμακας ταύτας ἀναφέρει καὶ ὁ Χρύσανθος ἐν τῷ μεγάλφ θεωρητικῷ αὐτοῦ (ἐν § 271) ὡς γρόας καὶ πρὸς ταύταις ἔτι τὰς χρόας Μακάμ Κιουρδί, Μακάμ "Εδιτζ, Μακάμ Μαχούρ, Μακάμ Ζαδίλ Κιουρδί κτλ. Τῶν κλιμάκων τούτων αί μέν είτι τουρχικαί διατονικαί, διηρημέναι κατά τον προειρημένον τουρκικόν κανόνα αί δε έγουσι την διαίρεσιν του περσικού κανόνος, όστις είνε διηρημένος κατά τεταρτημόρια τόνου, ήτοι διέσεις έναρμονίους, και έξ ου προέκυψεν δ τουρκικός αί δέ είσι διηρημέναι κατά τον άραδικόν κανόνα, διηρημένον όντα είς τριτημόρια τόνου, ήτοι διέσεις γρωματικάς. Έκ της Ἑλληνικής θεωρίας ἔμειναν μόνον τὰ ὀνόματα ήχος πρώτος, δεύτερος, τρίτος, τέταρτος πλάγιος πρώτος? κτλ. μετά τών σημείων τῶν μαρτυριῶν αὐτῶν ἢ ἐνηγημάτων, ἄτινά εἰσιν ἄγνωστα τοῖς τε ἐφευρεταϊς του νέου συστήματος και πάσι τοις σήμερον ιεροψάλταις. ή πα-

<sup>4</sup> Διὰ τοῦ ὅρου τροχὸς ἐνόουν τὸ δεκαπεντάχορδον ἀμετάδολον σύστημα ἡ ἀρμονικὸν κανόνα, περὶ οῦ ὅρα ἡμετέραν πραγματείαν σελ. 106.

<sup>2</sup> Τὸ χειρόγραφον 261 (τῆς συστοιχίας Α) τῆς βιδλιοθήκης τῶν Παρισίων ἀντὶ τῶν ὀνομάτων τούτων καὶ τῶν μαρτυριῶν αὐτῶν φέρει πανταχοῦ τὰ ἀρχαῖα τῶν ἦχων ὀνόματα, ἦτοι Δώριος, Φρύγιος, Λύδιος, Μιξολύδιος, Πλάγιος Δώριος (ἀντὶ ὑποδώριος) Πλάγιος Φρύγιος, Πλάγιος Δύδιος, Πλάγιος Μιξολύδιος.

ραδοχή των τριών τούτων διαφόρων κατά την διαίρεσιν κανόνων, καί ή παράστασις αὐτῶν δι' ένὸς μόνου, ἐπέφερε τὴν ἀνωτέρω σύγχυσιν καὶ ταραγήν, ήν ευρομεν παρά τῷ Χρυσάνθω, και ήτις ἐπαναλαμβάνεται ἀνεξαιρέτως εν άπασι τοις θεωρητικοίς της σημερινής ίερας μουσικής, τοις μέχρι τουδε δεδημοσιευμένοις. "Οτι δέ ή τουρχική ακουστική θεωρία είσηλθε είς την ίερχν μουτικήν πρό της έφευρέτεως του σήμερον συττήματος, καὶ ὅτι χρῆσις τουρκικῶν, περσικῶν καὶ ἀραβικῶν μουσικῶν κλιμάκων έγίνετο καλ πρό τούτου, πλήν των άνωτέρω έν ύποσημειώσει είρημένων, δμολογετ και δ Χρύσανθος, έν μέν σελ. 120 έν ύποσημειώσει όητως λέγων, αδτι δ πρωτοψάλτης Παναγιώτης Χαλάτζογλους έμέλισε τον είρμον \*Εφριξε γη-εύρισκόμενον έν τοῖς χειρογράφοις της Δ συστοιχίας της ήμετέρας συλλογής—κατά τὴν κλίμακα Μακάμ Ατζέμ ωσαύτως μετεχειρίσθησαν περσικάς κλίμακας κατά τον Χρύσανθον (§ 276) δ Βαλάσιος καλ Πέτρος δ Γλυκύς,καὶ Δανιὴλ δ πρωτοψάλτης, ἄπαντες πρό της ἐπινοήσεως του νέου συστήματος μάλιστα δέ περί του τελευταίου λέγει δ Χρύσανθος έν σελ. 49, «ὅτι ὁ Δανιὴλ οὕτος, πρωτοψάλτης τῆς Μεγάλης Ἐκκλησίας, ἐπεγείρησε ΐνα εἰσάγη εἰς τὰ ἐκκλησιαστικὰ καὶ μέλη ἐζωτερικά, τὰ δποία έσυνειθίζοντο είς τὸν καιρόν του παρά τοῖς δργανικοῖς μουπικοῖς. Φίλος δὲ ὧν δ Δανιὴλ Ζαχαρία τῷ Χανεντὲ ἐμάνθανε παρ' αὐτοῦ πολλά περί της έξωτερικής μουσικής. 'Εμέλιζεν δ Ζαχαρίας δ χανεντέ; είρμούς, Εγραφε δέ τὸ μέλος αὐτῶν μέ τοὺς μουσικοὺς χαρακτήρας δ Δανιήλ». Έν σελ. 120 εν ύποσημειώσει λέγων, ότι καὶ δ Χουρμούζιος, εἶς τῶν τριῶν έφευρετών του σημερινού συτήματος, έμελοποίησε μίαν δοξολογίαν είς Μακάμ 'Ατζέμ 'Ασιράν, προστίθησιν' «Εύρέθη εύλογον όταν μελίζωσι καλ οί έχχλησιαστικοί μουσικοί νὰ μεταχειρίζωνται κλίμακα μίαν ἀπό τὰς τοιαύτας γρόας, (δηλ. τὰς τουρκικάς, πεοτικάς και ἀραδικάς)\* φθάνει μόνον νὰ ἀποδείξωσιν, ὅτι πρὸ αὐτῶν μετεχειρίσθησαν καὶ ἄλλοι ἐκκλησιαστικοί μουσικοί τοιαύτην χρόαν είς καμίαν ψαλμφδίαν». "Οτι δέ και ή -οιμοποιτα εδιδάσκετο κατά την θεωρίαν της τουρκικης μουσικης δμολογετ δ Χρύσανθος έν σελ. 66 λέγων αΠροφέρομεν διά την γύμνασιν του ρυθμου είς τους άρχαρίους την μεν κρουτιν Δούμ, την δε της άρσεως Τέκ κτλ.». Τίς, περί της άληθείας ένδιαφερόμενος, δύναται ήδη να άμφιδάλη περί της έκτουρχίσεως της έκκλησικστικής ήμων μουσικής, κατά τε την ακουττικήν θεωρίαν και μελοποιίαν μετά τὰς βητάς ταύτας δμολογίας του Χουσάνθου, δστις πειρώμενος νὰ ἀποκρύψη τὴν ἀλήθειαν, περιπίπτει είς παγυλωτάτας άντιφάσεις πρός έαυτόν; Δύναταί τις να άμφιδάλλη είσέτι ότι οὐδὲ τὴν ἐλαχίστην γνῶσιν τῆς προτέρας παρασημαντικῆς, ἀκουστικής θεωρίας, μελοποιίας καὶ ρυθμοποιίας δέν είχον οι τε έφευρεταὶ τοῦ σημερινοῦ συστήματος καὶ οἱ διδάσκαλοι αὐτῶν;

Δ.ὰ τῆς παραδοχής του τουρκικου άρμονικου κανόνος μετεβλήθηταν

έντελῶς καὶ αὶ κλίμακες τῶν 8 ἄχων τῆς βυζαντιακῆς μουσικῆς ὡς καθίσταται φανερὸν ἐκ τῆς ἐπομένης παραδολῆς τῶν σημερινῶν πρὸς τὰς βυζαντιακάς. Ἐν τῷ πραγματείᾳ ἡμῶν ἀνασκευάζοντες τὰ περὶ τῆς βυζαντιακῆς ὑπὸ Westphal δεδημοσιευμένα, ἀπεδείξαμεν, ὅτι τὰ είδη τοῦ διαπασῶν, τὰ ὑπὸ τῶν μελοποιῶν ἦχοι καλούμενα, δὲν ἔπαθον οὐδεμίαν κεταδολὴν ἐν τῷ διατονικῷ γένει μέχρι τῆς ἀλώσεως, ὧν αὶ διαιρέσεις ἔχουσιν ὡς ἑξῆς.

Τὰ ὀκτὰ είδη τοῦ διαπασῶν τοῦ δεκαπενταχόρχου συστήματος τῶν ᾿Αρχαίων καὶ Βυζαντινῶν μελοποιῶν.

Βυζαντινών ήχος πρώτος Αρχαίων Δώριος

sol la si ut Zω, Nη, Пх,  $\Delta\iota$ Kε. Bou 1]2 1 1 t 1 1

Δεύτερος Φρύγιος

fa sol la Si. ut Πα, Bou, Zω, Гα, Δι, Kε Nn.  $_{1}^{1}$  $1_{2}$ 1 1 1 1 1

Τρίτος=Λύδιος

Hω, Nn. Пα, Bou. Γα, Δι, Kε, Nn. ut mi fa sol la ut re  $\mathbf{1}_{\mathbf{1}_{2}}$ 1 1 1 1 1

Τέταρτος=Μιξολύδιος η Μιλήσιος

Γα ΔL Kε Zω Zω Nn Πæ Bou fa si rc mi sol la si ut  $1_{2}$ 1/2 1 1 1 1 1

Πλάγιος πρώτος = Υποδώριος

Κε Ζω Nn Пα Bou Γα:  $\Delta_{i}$ Kε fa la si ut sol la re mi 1  $_{1}$ 1 1 1]2 1

# Πλάγιος δεύτερος=Υποφρύγιος

## Βαρύς = Υπολύδιος

Πλάγιος τέταρτος=Υπομιζολύδιος η ύπομιλήσιος

Bou 
$$\Gamma \alpha$$
  $\Delta \iota$  Ke  $Z \omega$  Nn  $\Pi x$  Bou  $\begin{bmatrix} 1 \\ 1 \end{bmatrix}_2$  1 1 1 1 1

Είδη τοῦ δεκαεξαχόρχου κανόνος της σήμερον ίερπς μουσικής, βάσιν ἔχοντα τὸν τουρκικόν καὶ περσικόν κανόνα, διηρημένον εἰς διέσεις ἀρμονικάς.

Ο πρώτος=Μακάμ (κλίμαξ) Δουκιάχ καὶ Σεπά.

$$Πα$$
Bov  $Γα$  Δι  $Κε$   $Zω$   $Nη$   $Πα$ 
3 2 4(1) 4 3 2 4
9 6( $7$ , 7) 12 12 9 6 12 1

Ο δεύτερος (χρωματικός)=Μακάμ Χαζάμ.

'Ο τρίτος=Μακάμ Τζαρκάχ καὶ 'Αρεζπάρ.

$$\Gamma\alpha$$
  $\Delta\iota$  Ke  $Z\omega$  Ny  $\Pi\alpha$  Bou  $\Gamma\alpha$  4 4 3 2 4 3 2(1)

<sup>4</sup> Θί δεύτεροι άριθμοὶ είνε οἱ δι' ων έν τοῖς θεωρητικοῖς (!!!) μουσικοῖς βιδλίοις των σημερινών ἱεροψαλτών σημαίνονται τὰ διαστήματο των κλιμάκων.

'O rétadroc=Mandy Nebá., Nouvoudt Mineyari., nal Yogayáy.

Δι Κε Ζω Νη Πα Βου Γα Δι 4 3 2 4 3 2 4(1)

Ετέρα αὐτοῦ κλίμαξ=Μακάμ Δουκιάχ και Σεπά.

Πα Βου Γα Δι Κε Ζω Νη Πα 3 2 4 4 3 2 4

Έτέρα=Μακάμ Σεκιάγ.

Boυ Γα Δι Κε Ζω Νη Πα Boυ
2 4 4 3 2 4 3(1)

'Ο πλάγιος πρώτος !

Ke Zw Ny N $\alpha$  Bov  $\Gamma \alpha$  At Ke 3 2 4 3 2 4 4

Ο πλάγιος δεύτερος (χρωματικός)=Μακάμε Κουζγούν Χιτζάζ.

Πα Βου Γα Δι Κε Ζω Νη Πα
2 6 1 4 2 6 1

Έτέρα μικτή (χρωματική καὶ διατονική)-Μακάμ Τουρκί Χιουζάζ.

Πα Βου Γα Δι Κε Ζω Νη Πα 2 6 1 4 3 2 4

'Ο βαρὺς=Μακὰμ 'Αράκ. Ζω Νη Πα Βου Γα Δι Κε Ζ 2 4 3 2 4 4 3 (1)

4 "Η κλίμαξ αὕτη, δεκαεξάχορδος οὖσα ἀντὶ δεκαπενταχόρδου, δὲν φέρει μὲν τουρκικὸν ὄνομα, ἔχει ὅμως τὴν αὐτὴν διαίρεσιν τοῦ Τουρκοπερσικοῦ κανονος, μετὰ τῆς παρατηρήσεως, «Κλίμαξ ἡ ὁδεύουσα κατὰ τὸν τροχόν, τὸ καὶ πεντάχορδον, (γράφε δεκαπεντάχορδον) καλούμενον παρὰ τοῖς Ελλησι, παρὰ δὲ τοῖς ἐκκλησιαστικοῖς τροχός... Περὶ τούτου ἔλεγον οἱ παλαιοὶ μουσικοί, ὅτι κάθε τετραφωνία τὴν αὐτὴν φωνὴν ποιεῖ. τὸ παλαιὸν στιχηράριον καὶ ὅλη ἡ ἐκκλησιαστισὴ μουσικὴ ὡς ἐπὶ τὸ πλεῖστον ὁδεύει κατὰ τὴν παροῦσαν κλίμακα, ἐπειδὴ θεμέλιον εἴχασι τὸν τροχόν».

### Ό πλάγιος τέταρτος=Μακὰμ Ῥάστ.

| Nn | Пα | Bov | Γα | Δι | Kε | Zω | Nn             |
|----|----|-----|----|----|----|----|----------------|
| 4  | 3  | 9   | 4  | 4  | 3  | 2  | ( <b>\$</b> ): |

"Απασαι αί κλίμακες αύται ἐκ διέσεων ἐναρμονίων 22 ἀντὶ 24 συνισταμεναι εἰσὶν ἐλλειπεῖς κατὰ ἐν ἡμιτόνιον, ὡς ἀνωτέρω ὀξετέθη. Πλὴν δὲ τῶν 8 τούτων κλιμάκων, αἴτινες ἀντικατέστησαν τὰς ἀνωτέρω βυζαντιακὰς καὶ ἀρχαίας ἑλληνικάς, ἐμπεριέχονται ἐν τῆ εἰρημένη χειρογράφω πραγματεία, ἐξ ῆς ἐλήρθησαν αὕται, βάσιν ἔχουσαι ἄπασαι τό δε τὸ το ρκικὸν διάγραμμα.

Δι Κε Zω Νη Πα Bου Γα Δι Κε Zω Νη Πα Bου Γα Δι Κε 4 3 2 4 3 2 4 3 3 2 4 3  $^{\circ}$  2 4 4  $^{\circ}$  καὶ αὶ λοιπαὶ προσέτι τουρκικαὶ περσικαὶ καὶ ἀραδικαὶ κλίμακες αὶ ὑπὸ τοῦ σήμερον φθοραὶ καλούμεναι, αἱ ἑξης.

### Κλίμαξ Μακάμ 'Ατζέμ.

| Γα | Δι<br>4    | <b>Κ</b> ε | Zω<br>i                | Nn<br>4           | Пα<br>4  | Bou<br>3   | <b>Γ</b> α |
|----|------------|------------|------------------------|-------------------|----------|------------|------------|
| Пα | Bot        | <b>Γ</b> α | Μακάμ<br>κ Δι<br>4     | Kε                | Ζω       | Nn<br>2    | Πα<br>4    |
| Γα | Δι         | Kε<br>1    | Mαxδ<br>Zω<br>2        | ku Xio<br>Nn<br>3 |          | Bou<br>3   | Γα<br>2    |
| Δι | <b>Κ</b> ε | Zω         | Μακάμ.<br>Νη<br>2      | Пх                | Bou      | Γα<br>5    | Δι<br>1    |
| Δι | 4          | Ζω<br>3    | Μακὰμ<br>N·η<br>2<br>2 | Πz                | Bou<br>1 | <b>Γ</b> α | 1          |

<sup>4 &#</sup>x27;Η κλίμαζ αυτη μόνον εν καταβάσει ἄδεται ουτως εν δε αναβάσει διατονικώς κατά την δευτέραν σειράν των άριθμων.

Ή κλίμαξ αύτη καλείται Νισαπούρ, έὰν ἀρχομένη ἀπό του Δι καταλήγη εἰς τὸν Βου ἐὰν δὲ εἰς τὸν Πα, ὀνομάζεται Νασαβαρέκ, καὶ ἐὰν εἰς τὸν Νη, Παντζουκιάχ.

Έκ τῶν εἰρημένων, καὶ ἐκ τῆς παραβολῆς καὶ συγκρίσεως τῶν ὀκτὼ ήγων των Άργαίων και Βυζαντινών πρός τὰς σημερινάς τουρκοπερσικάς της ίερας μουσικής κλίμακας καταφανέστατον καθίσταται, ὅτι ἐν τη σήμερον ίερα μουσική οὐδέν ζίγνος της καθκράς βυζαντιακής ίερας μουσικής δύναται νὰ ὑπάργη, καὶ ὅτι αὕτη οὐδεμίαν ἰδέαν, οὐγὶ μόνον περὶ τῆς ἀργαίας, οὐγὶ μόνον περὶ τῆς πρὸ τῆς άλώσεως, άλλ' οὐδὲ περὶ αὐτῆς τῆς πρὸ ταύτης έπλ τουρχοχρατείας, ἀπό τῆς ἀλώσεως μέχρι του ΙΖ΄ αἰῶνος ἀναπτυγθείσης δύναται νὰ μᾶς παράσχη. Ἐάν τις, βασιζόμενος ἐπὶ τοῦ κατ' ἀναλογίαν συλλογισμοῦ, ἤθελε παραδεχθῆ, ὅτι ἐν τῇ σήμερον ἱερᾳ μουσικῇ έμπεριέγεται καὶ ἐλάγιστόν τι ἴγνος τῆς πρὸ τῆς ἀλώσεως, τοῦτο ἐξ ἀντικειμένου έξεταζόμενον, στερείται παντελώς πραγματώδους άληθείας δ ούτω συλλογιζόμενος πρέπει νὰ μὴ ἐπιλανθάνηται συγγρόνως, ὅτι οἱ κατ' άναλογίαν συλλογισμοί κατατάσσονται ύπο των περί την λογικήν είς τούς πιθανούς συλλογισμούς, τούς ενδεχομένους άμφοτέρως έχειν. Ήμετς δέ, κατέγοντες νῦν μελφδίας πασῶν τῶν ἐποχῶν, δυνάμεθα ἤδη νὰ ἀποδείξωμεν μάλιστα δι' αὐτῶν, ὅτι εἰς οὐδὲν ἄλλο ἐχκλησιαστικόν ἐγένοντο τοσοῦτον εύχερῶς σημαντικαὶ μεταδολαί, ὅτον εἰς τὴν μουσικὴν κατὰ διαφόρους ἐπογάς, ήτοι κατά τὸν 5ον, 8ον, 12ον, 15ον, καὶ 18ον αἰῶνα,μάλιστα δὲ ἀπδ της άλώσεως μέγρι της σήμερον, ἐν ῷ τὰ πάντα μετεδλήθησαν παντελῶς,ἐν φ την πολύφωνον σεμνοτέτην και μεγκλοπρεπη μουσικήν του μεσαιώνος μέγοι της άλώσεως, άντικατέστησε διακεκλασμένη άσιανή ρινωδία, ταπεινοτάτη και άγενεστάτη, μεθυστική και έκλελυμένη, συμποτική και ήδυπαθής, ήκιστα έθνική, οὐδόλως δὲ τη θρησκευτική διανοία της λέξεως καὶ τῆ λατρεία προσήκουσα. Κραμα δε ούσα ἀλλόκοτον έλληνικῆς, τουρκικής, περσικής καὶ ἀραδικής μελοποιέκς, καὶ δὴ ἐν φυσική καταστάσει διατελούτα, οὐδεμίαν κέκτηται τεχνικήν ἀξίαν ἐξαγγελλομένη δὲ καὶ ὑπὸ ανθρώπων ίεροψαλτων, των πλείστων στερουμένων και της έλαχίστης συστηματικής μουτικής έκπαιδεύσεως, ύπ' οὐδενός δὲ μουσικοῦ ὀργάνου 6οηθουμένων καλ γειραγωγουμένων πρὸς ἀκριδη ἐξαγγελίαν τῶν διαστημάτων, καὶ οὐδέποτε τὰ μέλη πρὸς ὄργανα ἀδόντων καὶ παραβαλλόντων, καὶ δοκιμαζόντων, άλλ' έκάστων κατ' ίδιον τρόπον, ώς δύνανται, καὶ κατά τὴν έκαστοτε διάθεσιν αὐτῶν ἀδόντων, διδασκόντων τε καὶ διδασκομένων, καὶ πειρωμένων να έξαγγείλωσι τα λίαν λεπτά και δύσληπτα διαστήματα τῶν περσικῶν καὶ ἀραδικῶν κλιμάκων, ἄτινα οὐδὲ δι' ἀριθικῶν τοὐλάχιστον γινώσκουσι να δηλώσωσιν ακριδώς, άνευ βοηθείας οἰκείου ἐργάνου, περιπίπτουσιν οί πλετιτοι εἰς τοιούτους δρυγμούς και τοιαύτας ῥινωδίας, πρὸς οίας μόνον αι γαλαϊ δύνανται νὰ συναμιλλῶνται. Πρόσλαμδάνοντες δὲ εἰς

συνωδίαν τούς χαλουμένους Ισοχράτας, αποτελούσιν είδός τι αντιφώνου, οίον έριφοι μηκώμενοι πρός μυκωμένους ταύρους. "Αριστος δε παρ' αὐτοίς ἀοιδός νομίζεται δ μάλιστα ρινωδών, και ώς πρώτος κανών της ίδιοτρόπου αὐτῶν γελεφδίας ἀπαιτεῖται ἡ ὅτον δυνατόν ἐξαγγελία τῶν τόνων διὰ τῆς ρινός, κλειομένου τοῦ στόματος ρύτω δὲ οἱ πλεῖστοι γελεφδοῦντες και έπι τούτω άλαζονευόμενοι νομίζουσι, και έχουσιν, ώς άνωτέρω είπομεν, την γελοίαν απαίτησιν να νομίζωνται και ύπο των άλλων, ότι οί οληματίαι ούτοι άδουτι πραγματωδώς διέσεις χρωματικάς, ήτοι τριτημόρια τόνων, διέτεις έναρμονίους, ήτοι τεταρτημόρια τόνων, διακρίνουσι μείζονας, έλάσσονας καὶ έλαγίστους τόνους, ἀνήνυτα περὶ τούτων καὶ τοιούτων κωτίλλοιτες, πλανώμενοι καὶ πλανώντες. Κατά ταυτα έπαναλαμβάνομεν έντόνως καὶ ἐφιστῶμεν τὴν προσοχὴν τῶν ἀρμοδίων εἰς ταῦτα, ὅτι ἡ ἐμμονή είς την σημερινήν ίεραν μουτικήν είνε ένδειξις απειροκαλίας και απαιδεύτου μουσικού αισθήματος, ελλειψις δε έθνικης συνειδήσεως καλ φιλοτιμίας, το να αναπόμπομεν μετά πεντηχονταετή έλεύθερον βίον, τάς εθχές και δεήσεις ήμων διά τουρκικών άμανέδων, διά του Μακάμ Ατζέμ, Μακάμ Τουρκί, Μακάμ Ίσφαγάν κτλ., παντελής δέ καὶ ἀσύγγνωστος παιδαγωγική ἄγνοια, το να διδάσχωμεν τοιαύτην διαμεκλασμένην και μεθυστικήν και άπειρόκαλον μουσικήν έν τοῖ; ἐκπαιδευτηρίοις, καὶ οὕτω νὰ διαστρέφωμεν άντι να παιδαγωγώμεν και προάγωμεν το αίσθημα του μουσικού καλού της νεότητος, οὐδόλως τὸν νοῦν προσέγοντες τοῖς ὑπὸ τῶν άρχαίων είρημένοις, και ύπο πάντων μέν άναγινωσκομένοις, άλλ' ώς μή ῶρειλε,οὐχ ὑπὸ πάντων γινωσκομένους, καθ'ἐ α ἡγούμενοι οἱ ἀρχαῖοι πρώτην είναι τος ανθρώποις την δι' αίσθήσεως προφερομένην έπιμέλειαν, εί τις καλά μέν δρώη και σχήματα και είδη, καλών δέ και όρθων ἀκούοι, μελών και ρυθμών, την διά μουσικής παίδευσιν πρώτην κατεστήσαντο», ής τὰ ἐκ τῆς ὀρθῆς ἢ κακῆς γρήσεως ἐπιδλαδῆ ἢ ὡφέλιμα ἀποτελέσματα, εκδηλα μέν και έκ των ειρημένων, δυνατόν δέ πας τις να μάθη ταυτα διεξοδιχώς παρά του Πλάτωνος και Αριστοτέλους. Είνε αιτχύνη να εύρισκώμεθα είσετι είς τηλικαύτην απάτην, ότι ή σήμερον ακόλαστος και κακότεχνος ή μαλλον είπετι άτεγνος ίερα μουτική είνε έθνική (!!!), και μάλιςα άργαία(!!!). Ή διατήρησις άρα τοιαύτης μουσικής είνε άδικαιολόγητος, ή δε άντίστασις πρός βελτίωσιν, μπλλον δ' είπετν έξέλασιν αύτης, και συμπλήρωσιν διά σης πολυφώνου παναρμονίου ώδης είνε άρνησις της άνυψώσεως αὐτης είς τελείαν τέχνην, είνε άρνησις του τέλους καὶ τῆς ἀποστολῆςαύτῆς ἐν τῆ κοινωνία και τη έκκλησία, είνε άρνησις της έξευγενίσεως του θυμικου, άρνησις του λογικώς σκέπτεσθαι. Ωσαύτως δε ή έκ πείσματος ή και γελοίου φόδου έκφραγγίσεως προδαλλομένη άλογος αντίστασίς τινων κατά της είσαγωγης πολυφώνου καὶ παναρμονίου μουσικής προδίδει παντελή καὶ παχυλωτάτην άγνοιαν και αὐτῶν τῶν στοιγειωδεστάτων τῆς μουσικῆς και τῆς ἐκκλησιαστικής ήμων ίστορίας, διότι άνευ τής παναρμονίου ώδης ή μουσική τέγνη είνε ἀτελής, ως ἀνωτέρω παρετηρήταμεν. 'Αρ' ου δε άναγνωρίζουσε την ἀνάγκην της μουσικής έν τη έκκλησίκ, διατί θέλουσιν αὐτήν ήμιτελή, καί δή Τουρκοαραδοπερσικήν; 'Εὰν δὲ ἀνθίστανται κατὰ της παναρμονίου ώδης. διότι ποιουτιν χρησιν αὐτης αί δύο Ετεραι άδελφαὶ ἐκκλησίαι, Ῥωμαϊκή καὶ Εὐαγγελική, αἱ δποται δέν ἀρνουνται, ὅτι παρὰ τῆς Ἑλληνικῆς Ἐκκλησίας την πρώτην αύτων μουπκήν έλαδον, δέν συμδαίνει και ένταθθα δ,τι περί του 'Αρτισδουρίου καλουμένου; 'Υπό μεγίστης δε τῶν πραγμάτων άγνοίας κατέχονται καὶ οἱ νομίζοντες, ὅτι ἡ σήμερον ἰερὰ μουσική δύναται νὰ ἐκκαθαρθή τῶν ξενικῶν στοιχείων, ἡ ὅλως ξένη οὖσα, καὶ ὡς τοιαύτη ἀνάγκη εἰσάπαξ νὰ ἐξελαθη πὺξ λὰξ ἐκ της ἐκκλησίας, εἰσαγθη δὲ πάλιν ή γνησία ίερα και έθνική παναρμόνιος μουσική των πρώτων αιώνων, ή έν πολλοίς χειρογράφοις διασωζομένη. Μόνον τοιαύτη λύσις είνε δυνατή καί συμφέρουσα, ή έπιστροφή δηλ. είς την μουσικήν την πρό του Η' αίωνος, και τοιαύτην πρό 7 περίπου έτων συνεδουλεύσαμεν τῷ τότε Πατριάργη Ίωακείμ, ἐπὶ τούτω ἐν τοῖ; Πατριαρχείοις προσκαλεσαμένω ήμας, ὡς καὶ ἀπό του βήματος του έν Κ[πόλει Έλληνικου Φιλολογικου Συλλόγου, περί βυζαντιακής μουσικής τον λόγον ποιούμενοι τότε ἀπερηνάμεθα. Ούτω δέ θέλομεν έπανεύρει οὐ μόνον τὰς βάσεις τῆς ἱερᾶς ἡμῶν μουσικῆς, ἀλλὰ καθόλου και τὰς βάσεις τῆς ἐθνικῆς, καθ' ὅτι, ὡς ἀνωτέρω εἴπομεν, ἐν τοῖς χειρογράφοις των μελωδιών της έχχλησίας δέν διεσώθη μόνη ή ίερα μουσική, άλλα και ή κοσμική και θυμελική. Επειδή πλήν των έν τη έκκλησίς άδομένων, διασώζονται και μέλη μουσικοίς σημείοις παρασεσημασμένα, έπιγραφόμενα Δοχαί, ων το μέλος είσεπήδησεν εί; την έκκλησίκν έκ της μουσικής του Ίπποδρόμου 'Οργανικά, ήτοι μέλη πρός τό δργανον άδόμενα έτερα έπιγραφόμενα Κινύρα, Λαλίστρα, Ψαλτήρα, ούτω καλούμενα έκ των πρός & ήδοντο δργανα Ετερα επιγραφόμενα Έθνικά, ήτοι μέλη ἀδόμενα διὰ τῶν ἀσήμων φθόγγων το, τε, τα, τη, να, νε, τε, ρε, κτλ., άτινα παρά τοζς άργαίοις καὶ βυζαντινοζς έκαλούντο τερετισμοί έτερα δέ Δυσικά, η Φραγγικά, ήτοι μέλη μεμελοποιημένα κατά τούς κανόνας της Δυτικης έκκλησίας, άναγόμενα είς την άπο της άλώσεως ύπο των Λατίνων μέχρι της ύπο των Τούρκων ἐποχήν ἔτερα καλούμενα Βουλγάρα, "Αγαλμα, 'Αγιοσοφιτικόν, 'Αηδωνατικόν, Δοχαί Θετταλικαί, καὶ ἐν Περσικὸν του ἀρχιεπισκόπου 'Ραιδεστου Μελχισεδέκ, ἀναγόμενον είς την Δ συστοιχίαν της μετά την άλωσιν έποχης. Πρός τούτοις δε ή μεσαιωνική ίερα μουσική, ίδίως ή πρό του Η' αίωνος μελοποιίκ, θκοίζεται έπὶ ἀκριδοῦς τηρήσεως τῶν κανόνων τῆς ἀρχαίας μελοποιίας καὶ ἡυθμοποιτας, ώς τὰ σωζόμενα πολυάριθμα μέλη ἀποδεικνύουσι, οὐχ ὑπερδαίνουσα οὐδὲ τὰ ἀπαιτούμενα ὅρια ἐν τῇ συνενώσει τοῦ μέλους μετὰ τῆς λέξεως. Περί οὐδενός δὲ ἄλλου ζητήματος ἐδημοσιεύθησαν μέχρι τοῦ 1874 τοσούτον ήμαρτημέναι δοξασίαι έν τη δύσει, και παρ' ήμιν μέγρι σήμερον τοσούτον επιπόλαιοι διατριδαί, παρασάγγας της άληθείας άπέγουσαι. περί ούδενος άλλου ζητήματος έπικρατεί τηλικαύτη άγνοια, καί ήμαςτημέναι είκασίαι καὶ φαντασιολογίαι, όσον περὶ τῆς ἱερᾶς μουσικῆς ἡμῶν. Οὐδὲν δὲ ζήτημα παρεμελήθη και κατεφρονήθη τοσούτον ὑφ' ἡμῶν, ὅσον ή ίστορική έρευνα της έθνικης ήμων μουσικης, έξ ής οὐ μόνον πολλά των άρχαίων μουσικών τεχνών, της Αρμονικής, Ρυθμικής καλ Μετρικής θέλουσιν διασαφισθή, τινά δὲ τής περί 'Ρυθμικής και Μετρικής νεωτέρας θεωρίας θέλουσιν ἀποδειχθη ήμαρτημένα, οὐ μόνον θέλει συμπληρωθη σπουδαίως ή ίστορία της μουσικης, πάντων δμολογούντων, ότι ή δυτική έκκλησία την μουσικήν αύτης παρά της έλληνικης έλαδε, άλλά καί, ώσπερ έν περιπτώσει ἀπωλείας πάντων τῶν ἀργαίων συγγραμμάτων, ἐκ τῶν ἔργων δὲ τῶν ἐκκλησιαστικῶν συγγοαφέων ἡθέλομεν δυνηθη νὰ ἐζαγάγωμεν τούς γλωσσικούς κανόνας, να σχηματίσωμεν δε αὐτάρκη ίδέαν περί της λεκτικής ευρυθμίας και άρμονίας της άργαίας γλώσσης, τον αὐτον τρόπον θέλομεν δυνηθη νὰ έξχγχγωμεν έχ των μελών και μελωδιών των διαφόρων βυζαντιακών έποχών τούς κανόνας της μελλούσης έθνικης ήμών μουσικής, ήτις, ΐνα δυνηθή νὰ ἐκπληρώση τὴν ἀποστολὴν αύτής καὶ προκόψη, ὀφείλει δι' οὖς ἐν ἀρχῆ εἰρήκαμεν λόγους, νὰ ἐχη τὰς ἑαυτῆς ῥίζας ἐπὶ πατρικοῦ ἐδάφους, νὰ εἶνε ἐθνική. Οὐ μόνον θέλομεν ἀνακτήσει καὶ εἰτάξει εἰς τὴν ἐκκλησίαν τὰς σωζομένας γνησίας πολυφώνους μελφδίας του άργαιοτέρου συστήματος, άλλά και οι μέλλοντες έκκλησιαστικοί καὶ κοσμικοὶ μελοποιοὶ ἡμῶν θέλουτιν ἀρύεσθαι ἐκ τοῦ ἐθνικοῦ τούτου πλούτου πολλών γιλιάδων μελών και μελωδιών δώδεκα αιώνων, ου ή χρησιμοποίητις καὶ ἐκμετάλλευσις δὲν είνε μικρὸν κέρδος. Ώσκύτως ἐκ τῶν μελῶν ἰδίως τῆς πρὸ τοῦ Η΄ αἰῶνος ἐποχῆς δυνάμεθα νὰ σχηματίσωμεν άμυδράν, έὰν οὐχὶ σαφή, ἰδέαν της ἀρχαίας μελοποιτας, ὧσπερ ἐκ τῶν συγγραμμάτων ἐκκλητικστικῶν πατέρων ἐν περιπτώσει παντελοῦς καταστροφής των ἀρχαίων, περί τε τής ἀρμονίας και εὐρυθμίας τής γλώσσης, της 'Ρητορικής και των σχημάτων αὐτής, των κανόνων της Μετρικής κτλ. Δεν δυνάμεθα μεν να άποφανθώμεν θετικώς, έαν μελφδίαι άρχαται έφηρμόσθηταν έπι θρησκευτικών χριστιανικών ώδων περί τούτου ούτε ύπέρ, οὖτε κατά, δύνατχί τις νὰ φέρη αὐτάρχεις ἀποδείζεις, ὧστε τὸ ζήτημα ανάγεται εἰς τὰ άμφοτέρως ἐνδεχόμενα ἔχειν δυνάμεθα ὅμως θετικώς νὰ διισχυρισθώμεν, ὅτι, καθ' & ἐν ἀρχῆ εἴπομεν, ἡ τὸ πρώτον εἰς την έχκλησίαν είσαγθετσα μουσική κατά φυσικήν άνάγκην ήτο έθνική, έφερεν άρα τὸν ἐθνικὸν τῆς ἐποχῆς πάντοτε χαρακτῆρα. ἄλλως ἤθελεν είναι άκατάληπτος, άτερπης και άηδης, ἄστοχος ἄρα τοῦ τέλους αύτης. "Οτι δε οὐδεν εκώλυε τοὺς εκκλητικοτικοὺς πατέρας τῶν πρώτων αἰώνων νὰ μὴ χρητιμοποιήτωσι καὶ ἐκμεταλλευθῶσι τὴν σύγγρονον ἐθνικὴν μουσικήν,ἐἀν

Βυρίσκετο καλόν τι έν αὐτη, είτε έν ταϊς θρησκευτικαϊς μελωδίαις των έθνιχῶν, εἴτε ἐν τἢ πολιτικἢ αὐτῶν μουσικἢ, συμπερχίνομεν ἐκ τοῦ ἐκλεκτικοῦ αὐτῶν τρόπου πρὸς πᾶσαν τὴν ἐλληνικὴν παιδείαν, δν σαρῶς ἐκδηλοῖ,πλὴν πολλών άλλων,και ή έξης περικοπή Γρηγορίου του Θεολόγου πρός Σέλευκον α Γούτον μέν όντως όντα σού και γνήσιον πλούτον φύλαττε, σμήγε τοίς μαθήμασι βίδλοις ποιητών, ίστορικών συγγράμμασι και τατς τρεγούσαις ρητόρων ευγλωττίαις λεπταίς τε μερίμναις φιλοσόφων άσκούμενος τούτοις δ' άπασιν έμφρόνως έτύγχανε, σαφῶς ἀπάντων συλλέγων τὸ χρήσιμον, φεύγων δ' έκαστου την βλάθην κεκριμένως, σοφης μελίττης έργον έκμιμούμενος, ήτις έφ' άπασιν άνθεσι καθίζάνει, τρυγά δι' έκάστου πανσόφως τὸ γρήσιμον, αὐτὴν ἔγουσα τὴν φύσιν διδάσκαλον». Δυνάμεθα δὲ νὰ ἀποδείξωμεν διά τῶν σωζομένων μελφδιῶν, ὅτι καὶ ἐν τῆ μουσικῆ ἐτηρήθησαν, ώς εν ταϊς λοιπαϊς τέχναις, οἱ ἀρχαῖοι κανόνες ἀκριδῶς καὶ πιστῶς, εί και ούγι έν τῷ αὐτῷ μέτρω καθ' όλας τὰς ἐπογὰς ἐν τοῖς καθ' ἔκαστα. διότι και έν τη μουσική συμβαίνει το αύτο και έν τη λοιπή γραμματολογία των βυζαντινών.

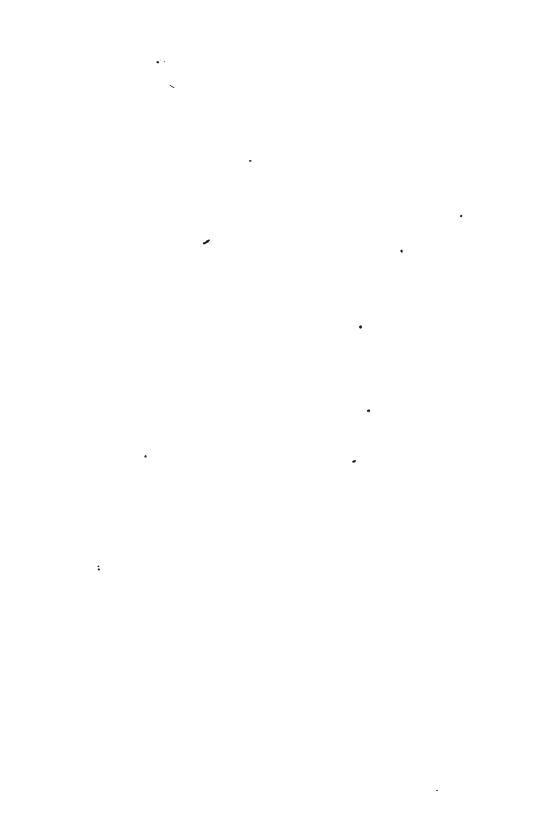
Οἱ ἀφ' ὧν τὸ πρῶτον, ἄμα γνωρίσαντες χειρόγραφά τινα τῆς συστοιγίας Α, άφωρμήθημεν πρός έγχείρησιν του ζητήματος πιθανοί ούτοι συλλογισμοί, μετά την έπιτυχη ύφ' ήμων άνακάλυψιν της σημασίας και δυνάμεως των σημείων της μεσαιωνικής παρασημαντικής, ένεκα της άγνοίας της δποίας απέτυχον πασαι αι απόπειραι της συγγραφης και έρεύνης της ίστορίας της ίερας ήμων μουσικής, και είσι διαδεδομέναι τοσαύται ήμαρτημέναι ύπολήψεις, και πεπλανημέναι ανακριδείς των σημείων έξηγήσεις παρά τε τοις εν τη ήμετερα διατριδη αναφερομένοις, και παρά τῷ Fetis, ἀπέβησαν πεποιθήσεις έξ ἀντικειμένου, οἱ δὲ διτσχυρισμοὶ ἡμῶν βασίζονται κυρίως ἐπὶ τῶν πραγμάτων, δηλαδή ἐπὶ τῶν μελφδιῶν τῆς Α, Β, Γ και Δ συστοιγίας. Εί και τὸ δυσγερέστατον τοῦ ζητήματος μέρος, ή παρασημαντική, έλύθη εὐτυγῶς, δὲν δυνάμεθα ὅμως νὰ εἴπωμεν, ὅτι τὸ ζήτημα έξηντλήθη, ότι δηλ. έχομεν γνώσιν πάντων των χειρογράφων και πασών των μελφδιών, έπομένως δέν έναπελήφθηταν έτι χειρόγραφα πρός έξέτασιν, δυνάμενα νὰ φανερώσωσιν ήμιν καὶ άλλα ίσως μέρη τοῦ ζητήματος. διότι ούτε άπασαι αί βιδλιοθήκαι έρευνήθησαν είσέτι και μάλιστά τινες τῶν σπουδαιοτάτων, οὖτε αἱ τῶν ἑλληνικῶν μονῶν, δούλων τε καὶ ἐλευθέρων, οὐδὲ δυνάμεθα νὰ εἴπωμεν ὅτι ἄπασαι αί ὑφ' ἡμῶν ἐν σπουδῆ ἐρευνηθεϊσαι βιδλιοθήκαι έξετάσθησαν μετά της δεούσης έπιμελείας και άκριδείας ενεκα ελλείψεως αὐτάρχων μέσων καὶ τοῦ ἀπαιτουμένου χρόνου. Ἡ έλπίς, ότι θέλει παρουσιασθή καιρός εὐνοϊκός πρός ἐπίσκεψιν καὶ ἔρευναν των τε ούπω έξετασθεισων βιβλιοθηκών, ώς και των έπιπολαίως έρευνηθεισών, και ή έλλειψις του άπαιτουμένου χρόνου είς έπασχόλησιν τοιούτων παρέργων ήμιτν την σήμερον ζητημάτων, πρός δε τούτοις και ή παρέμπτωσις ἀφύκτων κωλυμάτων, ἀνεξαρτήτων της θελήσεως ἤμῶν, ἐκώλυσεν ἡμὰς μέχρι τοῦδε της συστηματικής δημοσιεύσεως τῶν νεωτέρων μελετῶν καὶ ἀνακαλύψεων ἡμῶν ἐπὶ τῶν καθ' ἔκαστα τοῦ ζητήματος τούτου.

> I. Δ. Τζέτζης Διδάκτ. Φιλοσ. και καθηγητής του Βαρδακείου Αυκείου.

#### ΔΙΟΡΘΩΣΕΙΣ ΣΠΟΥΔΑΙΩΝ ΠΑΡΟΡΑΜΑΤΩΝ

Σελ. 1. 'Αντὶ αἀποτελεσματικαὶ τέχναι» ἀνάγνωθι αἀποτελεστικαί». Σελ. 6, ἀντὶ αΑἱ πολλῶν ἐκ τῶν α ἀνάγνωθι αΑἱ ἐκ τῶν πολλῶν». Σελ. 21, ἀντὶ αἀς» ἀνάγνωθι ααί». Σελ. 25, ἀντὶ αμεμυημένων» ἀνάγνωθι αμεμνημένων».





### ΤΩ: ΣΕΒΑΣΤΩ: ΜΟΙ ΦΙΛΩ:

KYPIO

## ΑΝΔΡΕΑ ΚΑΛΙΝΣΚΗ

ΓΡΑΜΜΑΤΕΙ ΤΗΣ Α. Μ. ΤΟΥ ΒΑΣΙΛΕΩΣ

### ANAPI EIAHMONI THE APXAIAE MOYEIKHE

ANO' ON EYNANTEAABETO

ΕΥΓΝΩΜΟΣΥΝΗΣ ΕΛΑΧΙΣΤΟΝ ΔΕΙΓΜΑ

ANATIOHMI

### Η ΕΠΙΝΟΗΣΙΣ

# ΤΗΣ ΠΑΡΑΣΗΜΑΝΤΙΚΉΣ ΤΩΝ ΚΑΤΑ ΤΟΝ ΜΕΣΑΙΩΝΑ ΛΕΙΤΟΥΡΓΙΚΩΝ ΚΑΙ ΥΜΝΟΛΟΓΙΚΩΝ ΧΕΙΡΟΓΡΑΦΩΝ

### ΤΩΧ ΑΝΑΤΟΛΙΚΏΝ ΕΚΚΛΗΣΙΏΝ

- -

Ό ὅρος Παρασημαντική (τέχνη), τὸ πρῶτον παρ' ᾿Αριστοξένω ἀπαντῶν καὶ λίαν πιθανὸν ὑπ' αὐτοῦ δημιουργηθείς, σημαίνει τὴν τέχνην τὴν διαλαμβάνουσαν περὶ τῶν σημείων δι' ὧν γράφεται ἡ μελωβία καὶ δηλοῦνται τὰ διάφορα μεγέθη τῶν διαστημάτων, συστημάτων, συμφωνιῶν καὶ ρυθμικῶν σχημάτων ἐν τῆ μουσικῆ, ἔν τε τῆ κατὰ τόπον δηλονότι καὶ κατὰ χρόνον κινήσει τῆς φωνῆς.

Ή ιστορία ἀποδεικνύει, ὅτι ὥσπερ ἀνεπτυγμένη τις γραπτή γλῶσσα προϋποθέτει κατάστασιν ἀποχρώντως προηγμένου πολιτισμοῦ, οὕτω καὶ ἡ ἀνεπτυγμένη παρασημαντική δύναται τότε νὰ καταστή ἐπαισθητή, καὶ παρ' ἐκείνοις μόνον τοῖς λαοῖς, παρ' οἶς ἡ μουσική ἀνυψώθη ήδη ἀποχρώντως εἰς τέχνην ιὰσαύτως δὲ παρασημαντικήν ήδυνήθησαν νὰ ἐπινοήσωσι μόνοι οἱ κεκτημένοι ήδη γραπτήν γλῶσσαν λαοὶ δὲ μὴ ἔχοντες τοιαύτην καὶ σήμερον εἰσέτι στεροῦνται παρασημαντικής. Τὰ ἀρχαιότατα δὲ ἴχνη ἀνεπτυγμένης ὁπωσοῦν παρασημαντικής καὶ μουσικής ἀπαντῶσι παρὰ τοῖς Κινέζοις καὶ ἀρχαίοις Ἰνδοῖς ἀμροτέρων δὲ ἡ μὲν παρασημαντική σύγκειται ἐκ τῶν γραμμάτων τοῦ ἰδίου αὐτῶν ἀλφαδήτου καὶ ἐξ ίδιαιτέρων σημείων ἡυθμικῶν καὶ ἐξαγγελτικῶν, τὸ δὲ μουσικὸν αὐτῶν σύστημα ἀποτελεῖται μόνον ἐκ τοῦ διατονικοῦ γένους.

Τὸ ἐλληνικὸν δὲ ἔθνος ἀπὸ τῆς ἀρχαιοτάτης ἐποχῆς μέχρι τῆς ὑπὸ τῶν Τούρκων ἀλώσεως τῆς Κ/πόλεως μετεχειρίσθη τρία διάφορα συστήματα

παρασημαντικής, τὰ ὁποῖα κατὰ τὰς διαφόρους ἐπογὰς ἀναλόγως τῆς καταστάσεως καὶ προόδου ἡ καταπτώσεως τῆς μουσικῆς καὶ τοῦ πολιτισμοῦ αύτοῦ ἔλαβον μεταρρυθμίσεις τινὰς ἀναλόγους. Τὸ μὲν ἀργαιότερον τῆς παρασημαντικῆς σύστημα, ἐκ τῶν εἴκοσι καὶ τεσσάρων γραμμάτων τοῦ ἐλληνικοῦ ἀλφαθήτου συγκείμενον, περιεσώθη ἡμῖν τέλειον έν τοῖς Αρμονικοῖς συγγράμμασι τοῦ Αριστείδου Κοϊντιλιανοῦ, τοῦ Αλυπίου, καὶ έν τῶ πεςὶ μουσικῆς τοῦ Ανωνύμου, καὶ ἀποδίδεται ὑπὸ τοῦ πρώτου ἡ έπινόησις αύτοῦ είς Πυθαγόραν, όπερ ποὸς διαστολήν τῶν ἄλλων δύο όνομάζομεν Πυθαγόρειον. Ή άρετη δέ τοῦ συστήματος τούτου ἔγκειται μόνον έν τῷ ὅτι δύναται νὰ παρασημάνη ἀκριδέστατα καὶ τὰ λεπτότατα καὶ ἐλάγιστα διαστήματα τῶν τριῶν γενῶν τῆς ἀργαίας μουσικῆς, τοῦ διαπονικού γρωματικού καὶ έναρμονίου, τοῦ έξ αὐτῶν μικτού, καὶ τοῦ τούτων χοινοῦ μετὰ τῶν χρον ον αὐτῶν, ἤτοι τὰ ἀπλᾶ διαστήματα τοῦ τεταρτημορίου και τριτημορίου του τόνου, το ήμιτόνιον, τον τόνον, και τά έχ τῶν τούτων σύνθεταχαὶ έχ συμφθάρσεως ἀσύνθετα, ἤτοι τὴν τριδίεσιν, πενταδίεσιν, έπταδίεσιν, τὸ τριημιτόνιον κτλ., τὰς διαφόρους συμφωνίας ἀπλᾶς. τε καὶ συνθέτους, τὰ διάφορα τῶν τριῶν γενῶν συστήματα καὶ εἴδη μετὰ μαθηματικής άκριδείας έν μεγέθει του τρείς διά πασών έν τε τή φωνητική καὶ όργανική μουσική κατά τὸν έξης τρόπον.

Τὸ έξ είχοσι καὶ τεσσάρων γραμμάτων συγκείμενον έλλ. άλφάδητον διαιρείται κατά τον 'Αλύπιον είς όκτω μέρη κατά τάς όκτω γορδάς τοῦ διὰ πασῶν έκ τριῶν γραμμάτων συνιστάμενα, δηλούντων τὸ μέγεθος τοῦ τόνου, καὶ τοῦ μείζονος καὶ ἐλάττονος ἡμιτονίου ἐν ἐκάστω τῶν τριών διατονικών διά πασών, όξυτέρου, μέσου καὶ βαρυτέρου, διακρινομένων ἀπ' άλλήλων τοῦ μέν όξυτέρου διὰ πασῶν διὰ τῶν γραμμάτων όξυτόνων, τοῦ δὲ βαρυτέρου διὰ τῶν γραμμάτων ἀνεστραμμένων, ἀπεστραμμένων πρὸς τὰ δεξιὰ ἢ ἀριστερὰ, ὑπτίων, πλαγίων, ἀμελητικῶν, έλλειπών κτλ., του δέ μέσου σημαινομένου διά τῶν ἐν γρήσει κεραλαίων γραμμάτων. Διὰ τὰ λοιπὰ δὲ διαστήματα ένχρμόνια καὶ γρωματικά μεταχειρίζονται ίδια γράμματα, μεταδεδλημμένην την θέσιν εγοντα πρός διάκρισιν, έλλειπη η άμελητικά, περί οδ παραπέμπομεν τόν βουλόμενον πλείονα είδέναι είς τὰς πηγάς. "Ινα δὲ παράσχωμεν είς τοὺς. ήμετέρους άναμώστας μικράν τινα ίδέαν τῆς πυθαγορείου παρασημαντικής κατὰ τὸν ᾿Αλύπιον, παραθέτομεν ένταῦθα το μέσον διὰ πασων, έχον ως έξης έν τη φωνητική μουσική μεθ' έρμηνείας είς την γερμανικήν καταλογήν (solmisation):

<sup>&#</sup>x27; 'Εν τοῖς ἐλλ. λεξικοῖς δὲν ἀπαντὰ ἡ σημασία αὕτη τῆς λεξεως «καταλογή», ἢν οἱ βυζαντινοὶ μουσικοὶ δηλοῦσι καὶ διὰ τῶν «ἤχημα, ἐνήχημα καὶ ἐπήχημα».

#### Mέσον δια πασων.

A B 
$$\Gamma$$
 |  $\Delta$  E Z | H  $\Theta$  I | K  $\Lambda$  M fis' ges' f' | eis' f' e' | dis' es' d' | eis' des' e' |

N  $\Xi$  O | II P C | T  $\Gamma$   $\Phi$  | X  $\Psi$  C his e' h | ais b a | gis as ge | fis ges f

Τὸ δὲ ὀξύτερον διὰ πασῶν δηλοῦται κατὰ τὴν αύτὴν ἀκολουθίαν διὰ τῶν αὐτῶν μὲν γραμμάτων, ἀλλ' ὀξυτόνων:

Τὸ δὲ βαρύτερον διὰ πασῶν σημαίνεται κατὰ τὴν αὐτὴν τοῦ πρώτου καὶ όξυτέρου ἀκολουθίαν διὰ τῶν αὐτῶν μὲν γραμμάτων, ἀλλ' ἀνεστραμμένων, ύπτίων, αμελητικών κτλ. Κατά την αύτην δέ σειράν και διαίρεσιν είνε διηρημένα και τὰ άντίστοιχα γράμματα τῆς κρούσεως, ἤτοι τῆς όργανικής μουσικής, διαφέροντα μόνον κατά την θέσιν και το σγήμα. Ή παρασημαντική δέ αυτη καίπερ δυναμένη νὰ παρασημάνη μετὰ μαθηματικής άκριβείας ἄπαντα τὰ διαστήματα τῆς ἀρχαίας μουσικής, δὲν σημαίνει όμως την χρονικήν διαίρεσιν, ήτοι τον ρυθμόν, άλλ' έχει πρός τοῦτο ἀνάγκην ιδίων σημείων. Ἡ ἔλλειψις δὲ αὕτη ἀνεπληροῦτο ἐν τῆ άργαιότητι τὸ μὲν ὑπὸ τοῦ λεκτικοῦ ἡυθμοῦ τοῦ κειμένου, τὸ δὲ διὰ τῆς δηλώσεως τοῦ ρυθμικοῦ γένους έπιγραφικῶς ἔν τε τῆ φωνητικῆ καὶ όργανική μουσική, όπερ είνε δυνατόν μόνον έν ταῖς ποδικαῖς τοῦ χρόνου διαιρέσεσιν, ούχι δέ και έν ταῖς ίδίαις τῆς ρυθμοποιτας διαιρέσεσι και γρόνοις. Παραδείγματα δε τοιαύτης επιγραφικής δηλώσεως παρέγουσιν ήμιν οί διά της παρασημαντικής ταύτης παρασεσημασμένοι ύμνοι τοῦ Διονυσίου και Μεσομήδους, ών ο είς Μουσαν φέρει έπιγεγραμμένον « Ίαμβος

ών την διαφοράν έχομεν δηλώσαντες έν τη πραγμ. «Ueber die altgriechische Musik in der griechischen Kirche» (σελ. 39).

Employer, Different and anothered a wedy - of a Temp dividence, to-Aung Soussain pungo ata. Kata talita elungtun aatistatan, ott if mo-Αντήρειος πυρακημαντική διά τών μέρων τυύτων ήδύνατο να άνταπιusing an using the the hanthese unusuate, he is unhadrate influid συκάπιστε και συκταυτίζετο πόλς τόν λεατικόν του κειμένου ή ποιήμασος, πούς το μέτουν δηλονότι, από μουσιαής περιοσίζοι ένης μόνον είς τάς άπλας πολιλάς του γρώνου διαμείσεις, μη ποιρύσης δε γρήσεν τών τοισή μου τετροσή μου και πεντασή μου μέχοι δατασήμου γρόνου, μηδε τής άναλύσεως της μακέας από βραγείας είς τρείς τέσσαρας απλ. οθόγγους. Η πυρυσημαντική μότη άρα δεν ήδύνατο να παρασημάνη τας ύπο τής δυθουρφούλας γενουείνας έρλας διαιρέσεις του πρώτου παί άσυνθέτου γρόνου από των διαχόρων αρυθέτων γρακαών μεγεθών, περί ών διαλαμδάνει ο 'Αριστόζενος έν τοῖς δυθμικοῖς αὐτοῦ: δέν ἡδύνατο να παρασημάνη οθόγγινα υπαροτέρους των υπαρών από βραγυτέρους των βραγέων, σύδε τρύς άπιλος συνθέτους και μικτούς γρόνους. Εκ τούτων εύνόπτον είνε ότι ή πυθικήδουιος παρασημαντική, οίαν εξείσασμεν αυτήν παρά τοῦς Αρμονιαςῖς, πλάν του Ανωνόμου, άδύνατο οδτως έχουσα να έπαραέση μόνον είς τας άπαισκορίς της ευρύθμου μουσικής, ής θιασώται καὶ ὑπέρμαγοι ὑπηρζαν ὁ Πλάτων, 'Αριστοράνης, 'Αριστόζενος ατλ., ααλ ήτις έπιαράτει εως τοῦ Αἰσγύλου. Αλλ' Από της έπογης ταύτης οι ποιηταί και μελοποιοί ήρξαντο νά μεταγειοίζωνται την εύμελη μουσικήν, ήτις έποίει γρησιν των καλουμένων γρόνων βυθμοποιίκε ιδίων, και κατ' όλίγον να εισάγωσιν είς την μελοποιέχν σχοινοτενή και διακεκλασμένα μέλη, όπες άποδεικνύεται και μαρτυρείται έκ της έν τοις δράμασι πολεμικής του Αριστο ράνους πρός τον νεωτερισμόν των μελοποιών και ποιητών, έκ των Νόμων και της Πολιτείας τοῦ Πλάτωνος καὶ ἄλλων ἱστορικῶν πηγῶν, ὡς προελθούσης τῆς πραγματείας θέλομεν άποδείξει2. Τάς άπαιτήσεις δε της έν τη μελοποιία μετα-

<sup>&#</sup>x27; 'Αριστος. 283. 'Απλῶς μὲν τύνθετος λεγέσθω ὁ ὑπὸ μηδενὸς τῶν ἑυθμιζομένων διηρημένος' ὡσαύτως δὲ καὶ σύνθετος ὁ ὑπὸ πάντων τῶν ἑυθμιζομένων διηρημένος' πὴ δὲ σύνθετος καὶ πὴ ἀσύνθετος ὁ ὑπὸ μέν τινος διηρημένος, ὑπὸ δέ τινος ἀδιαίρετος ὄν. 'Ο μὲν οὖν ἀπλῶς ἀσύνθετος τοιοῦτος ἄν τις εἴη, οἶος μεθ' ὑπὸ ξυλλαδῶν πλειόνων, μεθ' ὑπὸ φθόγγων, μεθ' ὑπὸ σημείων κατέχεσθαι ὁ δ' ἀπλῶς σύνθετος ὁ ὑπὸ πάντων καὶ πλειόνων ἢ ἐνὸς κατεχόμενος ὁ δὲ μικτὸς, ῷ συμδέσηκεν ὑπὸ φθόγγου μὲν ἐνός, ὑπὸ συλλαδῶν δὲ πλειόνων καταληφθῆναι, ἢ ἀνάσπαλιν ὑπὸ ξυλλαδῆς μὲν μιᾶς, ὑπὸ φθόγγων δὲ πλειόνων.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ούδείς μέχρι τούδε, καθ' όσον ήμετς γινώσκομεν, παρετήρησεν ότι ή μουσική των άρχαίων διηρείτο είς εὔρυθμον καὶ εὐμελη. Τὴν διαίρεσιν δὲ ταύτην ἀναφέρει ὁ 'Αριστοτέλης ἐν τῷ Θ τῶν Πολιτικῶν (κεφ. 7) διὰ τοῦ «Σκεπτέον δ' ἔτι... καὰ πότερον προαιρετέον μάλλον τὴν εὐμελη μουσικὴν ἢ τὴν εὔρυθμον.» 'Η διαφορὰ δὲ αὕτη τῶν δύο τούτων εἰδῶν τῆς μουσικῆς ἔγκειται ἐν τῆ αὐτη διαφορὰ τῶν δύο μεταφυσικῶν φιλοσοφικῶν συστημάτων, τοῦ Πλατωνικοῦ καὶ 'Αριστοτελικοῦ. '!! μέν εὔρυθμος είνε ἡ μουσικὴ τῆς φιλοσοφικῆς ἢ μάλλον ποιητικῆς πολιτείας τοῦ

δολής ταύτης, ήν τινες των άρχαίων καὶ άλεξανδρινών ὀνομάζουσιν έκδαρδάρωσιν τής γνησίας έλληνικής μουσικής, θεραπεύουσι μόνον έπ' έλάχιστον αὶ ὑπὸ τοῦ Ανωνύμου ἀναφερόμεναι συμπληρώσεις εἰς τὴν πυθαγόρειον παρασημαντικήν, ἔχουσαι ὡς έξης κατὰ τὴν ἔκδοσιν τοῦ Bellermann καὶ Vincent.

### 1. Τέχνη μουσικής.

- «'Ο ρυθμός συνέστηκεν έκ τε άρσεω; καὶ θέσεως καὶ χρόνου τοῦ καλου-«μένου παρά τισι κενοῦ. Διαφοραὶ δὲ αὐτοῦ αίδε: μακρὰ δίχρονος—, μα-«κρὰ τρίχρονος \_\_, μακρὰ τετράχρονος \_\_. μακρὰ πεντάχρονος \_\_.
- 2. Τὰ δὲ τοῦ μέλους ὀνόματά τε καὶ σημεῖα καὶ σχήματα οὖτω τέ-
- 3. Ἡ μὲν οὖν θέσις σημαίνεται, ὅταν ἀπλῶς τὸ σημεῖον ἄπτικτον ἢ. «οἶον = (A). ἡ δὲ ἄρσις ὅταν ἐστιγμένον, οἶον = . Ὅσα οὖν ῆτοι δι. «ψδῆς ἢ μέλους χωρὶς στιγμῆς ἢ χρόνου τοῦ καλουμένου κενοῦ παρά τισι «γράφεται, ἢ μακρᾶς διχρόνου = , ἢ τριχρόνου = , ἢ τετραχρόνου = , ἢ πεντχχρόνου = , τὰ μὲν ώδἢ κεχυμένα λέγεται, ἐν δὲ μέλει μόν= »λεῖται διαψηλαφήματα.
- «Τὰ δὲ προειρημένα τοῦ μέλους ὀνόματά τε καὶ σημεῖα καὶ σχήαματα οὖτω τέτακται: πρό[σ]ληψίς ἐστιν ἐκ τοῦ βαρυτέρου φθόγγου ἐπὶ 
  ατὸν ὀζύτερον ἐπίτασις ἤτοι ἀνάδοσις, ἤν τινες καλοῦσιν ὑφὲν ἔσωθεν·
  ατοῦτο δὲ γίνεται ποικίλως, ἀμέσως τε καὶ διὰ μέσου· ἀμέσως μὲν 
  αοῖον F  $\Sigma$  (re—mi=πα—6ου)· ἐμμέσως δέ, οῖον διὰ τριῶν F  $\omega$ α(re—fa=πα-γα), διὰ τεσσάρων F  $\Pi$  (re—sol,=πα—δι)· διὰ πέντε 
  α $\Gamma$   $\prec$  (re—la=πα-κε).
- 5 Έκλειψις δὲ τὰ ὑπεναντία τούτοις ἀπὸ τῶν ὁ ὑτέρων ἐπὶ τὰ βαπρέα ἄνεσις· οἷον ἀμέσως Σ υ F (mi—re=βου—πα)· ἐμμέσως δὲ διὰ
  τριῶνω F(fa —r=γα—πα)· διὰ τεσσάρων II F(sol—r=βι—πα). κτλ.
  Έν ἐτέρω δὲ χειρογράφω ὑπάρχουσι τὰ ἐξῆς σχήματα:

Πλάτωνος, περιέχει μόνον τό καλόν ἐν τῷ μεγέθει τἢ τάξει καὶ τἢ συμμετρία ἄνευ τῆς διά τόνων ἐκδηλώσεως τοῦ ψυχικοῦ [ἤθους τῶν ἀτόμων, καὶ ἀπευθύνεται εἰς τὸ πνεῦμα καὶ τὴν κρίσιν, τῆς μὲν διανοίας τῆς λέξεως παρ κρούσης τὰς διαθέσεις καὶ τὰς ἐκ τούτων διαγειρομένας κινήσεις, τοῦ δὲ μουσικοῦ στοιχείου χρησιμεύοντος μόνον πρὸς ἐπίρρωσιν, συνδιέγερσινκαὶ ἀναρρίπισιν τῶν κινήσεων τούτων. Ἡ δὲ τύμελὴς

in thin find = 17-12-12 is to the Fill =19-

10) = ax - is in serie Por in interest in

B. Reflections, de best èté, outérne étations quiva dia peta, enveren dis chèsque autrino façées étà it içes uns interes pès F = 0.  $= 2\pi - 5$  . Equator de dia time F = 0. en continue H = 0 and H = 0 and H = 0 . The same H = 0 is the H = 0 .

Εν έτερο γειρηγείου, «Έμπουσις δε τὰ δεκαντία τούτος ἀπό τῶν «Χριτέρω» ἐπό τὰ βαρίπερα.

8. Βιαφερομές δε έστιν, όταν του αύτου εβόγγου δες λαμθανομένου «μέρες παρελαμβάνηται δζύτερος φθόγγος, οἰον

9. Τον δί κομπισμόν λέγομεν ούτως

$$F \times F$$
 (=re-re)  $\Sigma \times \Sigma$  (=mi-mi)

«Τόν δέ μελισμόν λέγομεν ούτως

$$r_{\text{WY-VW}} \xrightarrow{\text{More}} \frac{\epsilon_{\text{Pore}}}{\epsilon_{\text{Pore}}} r_{\text{WY-VW}} \xrightarrow{\text{Oisig}} \frac{\epsilon_{\text{Pore}}}{\epsilon_{\text{Pore}}} F \times f'$$
 (re-do-re-re),  $\Sigma \times \Sigma$  (mi-re-mi-mi),

$$\bowtie \times_{\bowtie} \frac{\delta_{l\sigma\iota\varsigma}}{(fa - mi - fa - fa)} \frac{\check{\alpha}_{l\sigma\iota\varsigma}}{(fa - mi - fa - fa)}$$

«Τόν δέ κομπισμόν λέγομεν ουτως.

elve ή μουσική του δυνατού και πρέποντος, άπευθυνομένη μαλλον πρός την αξοθα-

«Τὸν δὲ κοινὸν ἐκ τῆς συνθέσεως αὐτῶν σχηματισμόν, ὃν ἔνιοι τερετι-«σμὸν καλοῦσι, κομπισμοῦ τε καὶ μελισμοῦ, ῆτοι μελισμοῦ καὶ κομπι-«σμοῦ, λέγομεν οὕτως»

Πλην δέ των τρισήμων τετρασήμων, καὶ πεντασήμων χρόνων ὁ 'Ανώνυμος άναφέρει καὶ κενοὺς χρόνους τοὺς ἐξῆς:

Κενὸς βραχύς . . . . . . . 
$$\Lambda$$
 (= $\lambda$ εῖμμα)

Κενός μακρός διχρόνου . . . Λ

Κενός μακρός τριγρόνου . . Λ

Κενός μακρός τετραχρόνου . Λ

Τὸν κενὸν δὲ χρόνον ὁρίζει ὁ ᾿Αριστ. Κοϊντιλιανὸς (σελ. 40) ὡς ἑξῆς: «Κενός ἐστι χρόνος ἄνευ φθόγγου πρὸς ἀναπλήρωσιν τοῦ ἡυθμοῦ. Λεῖμμα «δὲ ἐν ἡυθμοῦ, χρόνος κενὸς ἐλάχιστος. Πρόσθεσις δὲ χρόνος κενὸς μακρὸς «ἐλαχίστου διπλασίων.»

Έν δὲ τῷ περὶ μελοποιίας κεφαλαίω ὁ Ανώνυμος περιέχει πολλὰ παραδείγματα «᾿Αγωγῆς καὶ ἀνακλήσεως τοῦ διὰ τεσσάρων κατὰ σύνθεσιν καὶ ἀνάλυσιν» τῆς προσκήψεως καὶ προσκρούσεως, ἐκκρούσεως καὶ ἐκλήψεως κτλ., περὶ ὧν δικλαμβάνει καὶ ὁ Μ. Βρυέννιος ἐν τῷ τρίτφ τῶν ᾿Αρμονικῶν, ἀναφέρων τὸ ὅλον ἔνδεκα τὰ ἑξῆς: 1) τὴν πρόληψιν ἢ ὑφ᾽ ἔν ἔσωθεν, 2) τὴν πρόκρουσιν, ἢ ὑφ᾽ ἐν ἔξωθεν, 3) τὴν ἔκκηψιν, ἢ ὑφ᾽ ἔν ἔσωθεν, 4) τὴν ἔκκρουσιν, ἢ ὑφ᾽ ἐν ἔξωθεν, 5) τὸν προληματισμόν, 6) τὸν προκρουσμόν, 7) τὸν ἐκλημματισμόν, 8) τὸν ἐκκρουσμόν, 9) τὸν μελισμόν, 10) τὸν κομπισμόν καὶ κομπισμοῦ, προσθέτων: «Ὁ δὲ τερετι-

σιν και περιέχουσα πλήν τοῦ καλοῦ τὰς ὑποκειμενικὰς διαθέσεις τοῦ ἀτόμου κε-

«σμός χοινός τοῦ τε μουσικοῦ καὶ όργανικοῦ καὶ γὰρ ὅταν τις τῷ μὲν «στόματι ἄδη, τοῖς δὲ δακτύλοις ἢ τῷ πλήκτρῳ τὰς χορδὰς κατὰ τὸ «μέλος κρούη, τότε τερετίζειν λέγεται ἢ μέλλον τότε τις ἀληθῶς τε- «ρετίζειν λέγεται, ἐπειδὰν οὐ μόνον τὸ ὀξύτερον μέρος τοῦ μέλους, ἤτοι «τὸ τῶν νητῶν τετράχορδον μετὰ ῷ ῆς ἄμα καὶ κρούσεως διεξέρχοιτο, ατὸ τῶν νητῶν τὸ βαρύτερον, ἤτοι τὸ τῶν ὑπατῶν οὕτω καὶ γὰρ ἐναργῶς «τερετίζειν οἱ τέττιγες φαίνονται.»

Αλλά καί μετά την συμπλήρωσιν ταύτην, ην ή πυθαγόρειος παρασημαντική έλαδεν, ήδύνατο μέν νὰ εἶνε ἀπογρῶσα εἰς τὰς ἀπαιτήσεις τῆς εύρύθμου, ούχὶ όμως καὶ εἰς τὰς τῆς εύμελοῦς μουσικῆς, τῆς έλευθέρως άναπτυσσομένης καὶ άνὰ τὸν γρόνον παντάπασιν άνεξαρτήτου γενομένης τοῦ λεκτικοῦ ρυθμοῦ διὰ τῆς γρήσεως τῶν ποικιλωτάτων τῆς ρυθμοποιίας ιδίων διαιρέσεων καὶ μελικῶν σχημάτων. Έπειδη δὲ ή χρησις τῆς εύρύθμου μουσικής είς τὸν ὕστερον γρόνον ήτο μετριωτάτη, καὶ πολύ πιθανόν μόνον είς τοὺ; ἱεροὺς ὕμνους, έὰν τοιοῦτόν τι δυνάμεθα νὰ συμπεράνωμεν έχ τῶν σωζομένων ύμνων τοῦ Διονυσίου καὶ Μεσομήδους, ἡ πυθαγόρειος παρασημαντική έμεινεν έν χρήσει μόνον έν τῆ εὐρύθμωμουσικῆ έφ δσον αυτη διέμεινε. Κυρίως δὲ διετηρήθη έν τῆ άρμονικῆ θεωρία τῶν είρημένων άρμονικών συγγραφέων, ώς προσφορωτάτη πρός την μετά μαθηματικῆς ἀκριδείας δήλωσιν τῶν διαφόρων ἀπλῶν, συνθέτων καὶ ἀσυνθέτων διαζημάτων μέχρι της άλώσεως της Κωνσταντινουπόλεως. Καὶ αὐτοὶ δὲ οἱ βυζαντινοί μουσικοί ταύτην μετεχειρίζοντο έν τῆ διδασκαλία τοῦ θεωρήτικοῦ τῆς ἱερᾶς καὶ βεδήλου μουσικῆς, ἤτοι τῆς Αρμονικῆς. Ἀπόδειξις δὲ τούτου τρανωτάτη ὁ Αγιοπολίτης, χειρόγραφον τῆς βιδλιοθήκης τῶν Παρισίων (άριθ. 360), δύτις πραγματευόμενος το θεωρητικόν μέρος της ίερας των βυζαντικών μου πικής κατά τὸν Αριστόξενον καὶ τοὺς Πυθαγορείους, έν σελ. 2-3 έκθέτει το μουσικόν συνημμένον και διεζευγμένον διάγραμμα ταύτης διὰ τῶν γραμμάτων τῆς πυθαγορείου παρασημαντικῆς ἐν πληρεστάτη συμφωνία πρός τον 'Αλ΄ πιον καὶ Ανώνυμον διὰ τῶν ἐξῆς: «'Αριθμός «δὲ τόνων ὄσος καὶ μουσικῆς... Τὰ δὲ ὀνόματα τῶν δεκαπέντε τῆς μου-«σιχής χαβαλλίων είσὶ ταῦτα:

| «Προσλαμβανόμενος ζῆτα έλλειπὲς καὶ ταῦ πλάγιον = $A$ = $La$ = $K$ ε      |
|---------------------------------------------------------------------------|
| "Υπάτη ὑπατῶν γάμμα ἀντεστραμμένονκαὶ γάμμα ὁρθὸν $=H-Si=Z\omega$         |
| «Παρυπάτη ύπατῶν θῆτα έλλειπές καὶ γάμμα ὅπτιον $=$ $c$ $=$ $do$ $=$ $vn$ |
| α Υπατῶν διάτονος $φ$ ῖ καὶ δίγαμμα $=$ $d$ = $re$ = $\pi α$              |
| « Υπάτη μέσων, σ καὶ σ                                                    |
| «Παρυπάτη μέσον ρ καλ σ άντεστραμμένον $=$ $f$ $=$ $f$ $a$ $=$ $\gamma a$ |
| «Μέσων διάτονος μ καλ π καθειλκυσμένον                                    |
| «Μέση ι καὶ λ πλάγιο»                                                     |

| «Τρίτη συνημμένων $\theta$ καὶ $\lambda$ άνεστραμμένον                            |
|-----------------------------------------------------------------------------------|
| «Συνημμένων διάτονος γ καί ν                                                      |
| «Νήτη συνημμένων ω τετράγωνον ὔπτιον καλ ζ $=$ $a$ $=$ $re$ $=$ $\pi \alpha$      |
| «Παράμεσος ζ καὶ π πλάγιον $h$ = si = ζω                                          |
| «Τρίτη διεζευγμένων ε τετράγωνον καὶ $\pi$ άνεστραμμένον $=$ $c$ $=$ $do$ $=$ $v$ |
| «Διεζευγμένων διάτονος ω τετράγωνον ὕπτιον καὶ ζῆτα $=$ d $=$ re $=$ πα           |
| «Νήτη διεζευγμένων φ πλάγιον καὶ η άμελητικὸν =e=mi=6οι                           |
| «Τρίτη ὑπερθολαίων υ κάτωνεῦον καὶ ἡμίαλφα άριστε-                                |
| ρὸν ἀνεστραμμένον $\dots$ $f = fa = \gamma \alpha$                                |
| α Υπερδολαίων διάτονος μ καὶ π καθειλκυσμένον έπὶ τὴν                             |
| όξύτητα                                                                           |
| «Νήτη ὑπερθολαίων ι καὶ λ πλάγιον ἐπὶ τὴν ὀξύτητα . $=$ $a$ $=$ $1a$ $=$ $x$ ε    |

'Αμέσως δὲ ἔπεται ἡ ἐξῆς παρατήρησις: «Σημείωσον ώδε περὶ τόνων «ἀπλῶν καὶ συνθέτων καὶ ποῖα δεῖ εἶναι τὰ κυρίως σημάδια κατὰ μίμη-«σιν τῶν τῆς μουσικῆς καδαλλίων.»

Σημάδια δὲ καὶ τόνους ένταῦθα καὶ ἐν τῆ ἀρχῆ ἐννοεῖ τὰ τῆς παρασημαντικῆς τῶν βυζαντινῶν, δι' ἡς εἶνε παρασεσημασμένα ἄπαντα τὰ λειτυργικὰ καὶ ὑμνολογικὰ χειρόγραφα τῶν ᾿Ανατολικῶν ἐκκλησιῶν, μουσικὴν δὲ τὸν καλούμενον ἀρμονικὸν κανόνα. Τὰ γράμματα δὲ τοῦ ἀρμονικοῦ τούτου κανόνος εἰσὶ τὰ τῆς φωνῆς καὶ κρούσεως τοῦ βαρυτέρου διὰ πασῶν τοῦ ᾿Αλυπίου ἐν τῷ Λυδίῳ τρόπῳ.

'Ωσαύτως δὲ καὶ ἐν φυλ. 21 ὁ αὐτὸς 'Αγιοπολίτης περιέχει τοὺς ἐστῶτας φθόγγους τοῦ ἐτέρου ἀρμονικοῦ κανόνος (τοῦ ὑπολυδίου τρόπου), ὁν ἐδημοσιεύσαμεν πλήρη μετὰ τῶν σημείων τῆς πυθαγορείου παρασημαντικῆς ἐκ χειρογρ. τῆς ἐν Μονάχω βιβλιοθήκης ἐν τῆ «Περὶ τῆς ἀρχαίας «ἐλληνικῆς μουσικῆς ἐν τῆ ἐλληνικῆ ἐκκλησία» ἐναισίμω πραγματεία ἡμῶν (σελ. 101.)

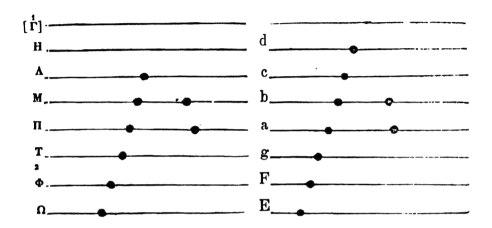
Ούδεμίαν μέν είδητιν ή μαρτυρίαν ήδυνήθημεν νὰ εὔρωμεν μέχρι τοῦδε, καίτοι πολλὰ έρευνήσαντες καὶ χειρόγραφα καὶ ἔντυπα, ἄν αὶ ᾿Ανατολιαὶ ἐκκλησίαι ἐποίησάν ποτεχρῆσιν τῆς πυθαγορείου ταύτης παρασημαντικῆς ἐν τῷ πρακτικῷ, πλὴν τῆς Ῥωμαϊκῆς ἐκκλησίας, ποιησάσης χρῆσιν καὶ πρότερον καὶ ἐπὶ τοῦ Hucbald (+932) μετά τινων μεταρρυθμίσεων. Ἐπειδὴ δὲ ἐν τῷ Ῥωμαϊκῷ ταύτῃ παρασημαντικῷ οὐδὲν ἔχνος εὔρηται τῶν ὑπὸ τοῦ ᾿Ανωνύμου ἀναγραφομένων συμπληρώσεων, τῶν τρισήμων μέχρι πεντασήμων χρόνων καὶ λειμμάτων, ἡ Ῥωμαϊκὴ ἐκκλησία σαίνεται ὅτι ἔλαβε τὴν ἀρχαιοτέραν πυθαγόρειον παρασημαντικὴν παρὰ τῆς τοῦ Βοηθίου ᾿Αρμονικῆς, ἤτις συνετάχθη κατὰ μετάφρασιν ἐκλεκτικῶς ἐκ τῶν Ἑλλήνων ᾿Αρμονικῶν κατὰ τὸν πέμπτον μ. Χ. αἰῶνα, παρ᾽ οἷς δὲν εὐρίσκονται αὶ ὑπὸ τοῦ ᾿Ανωνύμου ἀναγραφόμεναι συμπληρώσεις. ᾿Αρ᾽

έτέρου όμως έκ θετικών πηγών γινώσκομεν, ότι μέχρι τοῦ ε΄ αίωνος έν Κωνσταντινουπόλει κατά την βητήν μαρτυρίαν του Χρυσοστόμου οί ψαλμοί ήδοντο έναλλάξ ύπο διαφόρων χορῶν Ἑλληνιστί, Λατινιστί, Συριστί και Βαρβαριστί. 1 'Ωσαύτως δὲ ἐν Νεαπόλει και άλλαγοῦ τῆς 'Ιταλίας καὶ Παλαιστίνης Έλληνιστί, Λατινιστὶ καὶ Συριστί. Έκ τούτου δὲ γεννάται τὸ ζήτημα, μετεχειρίζοντο ἀρά γε ἄπασαι αί χριστιανικαί έκκλησίαι κατά τοὺς πρώτους πέντε αἰῶνας μίαν καὶ τὴν αὐτὴν παρασημαντικήν ή ὑπῆργον διάφοροι ἐν ἐκατέρα τῶν ἐκκλησιῶν, ἀνατολική καὶ δυτική; Περί τούτου ούδείς των μέγρι τοῦδε περί τὰ τοιαῦτα ἀσχοληθέντων άπεφήνατό τι θετιχόν, ἄλλως τε δὲ λίαν μὲν σκοτεινή ἡ ἱστορία τῆς πρὸ τοῦ Guido d'Arezzo μουσικής τῶν δυτικῶν έθνῶν εἶνε, πολλαὶ δὲ γνῶμαι τῆς ιστορίας ταύτης άνετράπησαν και άνεσκευάσθησαν έσχάτως υπό πεπειραμένων της μουσικής ίστορικών, ών όμως αί γνώσεις θέλουσιν άποδειχθή λίαν ένδεεζς έχ της έρεύνης της μουσικής των Ανατολικών έχκλησιών, ήτις ἔπρεπε νὰ προηγηθῆ διὰ πολλούς καὶ γνωστούς λόγους, ή τοὐλάχιστον νὰ μή παροραθή. Έλπίζομεν δέ, ότι αί έρευναι τῶν ἐλληνικῶν μοναστηριακῶν βιβλιοθηκών καί τινων της έσπερίας, μη έπισκεφθεισών ύφ' ήμων, ήθελον συντελέσει τὰ μέγιστα είς τὴν διαλεύχανσιν τοῦ άλύτου τούτου ζητήματος. Γαῦτα μὲν έν συντόμω περὶ τῆς πυθαγορείου παρασημαντικῆς καὶ τῆς συμπληρώσεως αὐτῆς κατὰ τὸν 'Ανώνυμον, παρ' ὧ δεν ἀπαντῶσι σημεῖα τῶν ἐξασήμων, ἐπτασήμων καὶ ὀκτασήμων γρόνων, ὧν ποιεῖ γρῆσιν ή βυζαντινή παρασημαντική, καὶ τῶν ὁποίων ἡ ὕπαρξις καὶ ἐν τῆ άρχαία βεβαιούται έκ του 'Αριστοξένου, λέγοντος: «καλείσθω θὲ πρῶτος «μέν των γρόνων ο ύπο μηδενός των ρυθμιζομένων δυνατός ων διαιρε-«θηναι, δίσημος δὲ ὁ δὶς τούτω καταμετρούμενος, τρίσημος δὲ ὁ τρίς, τε-«τράσημος δέ ο τετράχις κατά ταύτὰ δέ καὶ έπὶ τῶν λοιπῶν μεγεθῶν «τὰ ὀνόματα ἔξει», καὶ σαφέστερον έκ τοῦ ᾿Αριστ. Κοϊντιλιανοῦ: «Τρο-«χαΐος ὄρθιος ὁ έχ τετρασήμου ἄρσεως καὶ όκτασήμου θέσεως, τροχαΐος «σημαντός ὁ έξ όκτασήμου θέσεως καὶ τετρασήμου ἄρσεως.»

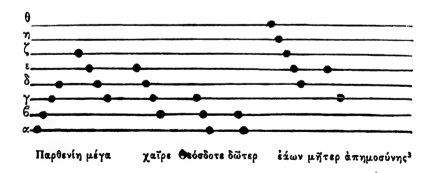
Περιεσώθησαν δ΄ ήμῖν τρία μὲν διαγράμματα διὰ τοῦ Γαλιλαίου καὶ Κιρχέρου, ἐν δὲ ἐν χειρογράφῳ τῆς ἐθνικῆς ἐλληνικῆς βιθλιοθήκης (ἀριθ. 75) τῆς γραμμικῆς παρασημαντικῆς, μαρτυροῦντα καὶ ἀποδεικνύοντα μεταρ-

¹ Χρυσοστ. (τόμ. 63. σελ. 472). Σὐ δὲ μυρίους δήμους ἐτερογλώσσους. Καὶ γὰρ μυρίους ἡμῖν ἐξήγαγες χορούς, τοὺς μὲν τῆ 'Ρωμαίων, τοὺς δὲ τῆ Σύρων, τοὺς δὲ τῆ βαρδάρων, τοὺς δὲ τῆ 'Ελλάδι φωνῆ τὰ τοῦ Δαδίδ ἀνακρουομένους ἄσματα. καὶ διάφορα ἔθνη καὶ διαφόρους χοροὺς ἦν ἰδεῖν μίαν κιθάραν ἄπαντας ἔχοντας τὴν τοῦ Δαδίδ, καὶ ταῖς εὐχαῖς σε στεφανοῦντας.» 'Ωσαύτως δὲ ὁ 'Ιερώνυμος (vol. I. p. 723. Epist. 108): Graeco, Latino, Syroque sermoni psalmi in ordine personabant.»

ρύθμισιν διά τῆς πυθαγορείου, γενομένην πιθανῶς κατά τοὺς πρώτους αἰῶνας τοῦ χριστιανισμοῦ. Ἐκ τῶν σχημάτων τούτων τὰ μὲν δύο ἐκ τοῦ Vincenzo Galilaei (Dialogo de musica) ὑπὸ τοῦ Κιρχέρου (Μυsurg. V. e. I. σελ. 213) δημοσιευθέντα ἔχουσιν ὡς ἐξῆς:



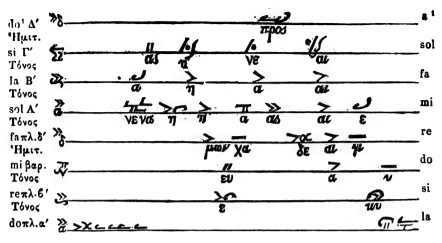
Το δέ τρίτον ὑπὸ τοῦ ἰδίου Κιρχέρου έχ χειρο γράφου τῆς ἐν Μελίτη βιβλιοθήχης τοῦ Σωτῆρος ἐχδοθὲν ἔχει ὡς ἑξῆς:



<sup>1 &#</sup>x27;Ελλείπει παρά τῷ Κιρχέρω ἴσως κατά τυπογραφικήν παραδρομήν, ὧν πολλαί παρ' αὐτῷ.

<sup>2 &#</sup>x27;Εσφαλμένως άντὶ Ψ, κατά τυπογραφικόν λάθος.

<sup>3 &#</sup>x27;Ο στίχος ούτος είνε έχ τοῦ «Παρθενίας έγχωμίου» Γρηγορίου τοῦ Θεολόγου.



ηχ. α΄  $\vdash$  Τὰς ἐσπερινὰ ς ἡ μῶν εὐ χάς πρόσδεξαι άγιε Κύ ρι ε.

Τὸ δὲ προχείμενον τέταρτον περιέχεται έν τῷ ὑπ' ἀριθ. 75 χειρογρ. θεολ. τῆς έ λληνικής έθνικής βιδλιοθήκης, καὶ σύγκειται ώσαύτως έξ όκτώ γραμμῶν, ώς τὰ προηγούμενα, άλλ' άντὶ μὲν τοῦ α, β, γ-θ, ἔχει τὰς ὀκτὼ κλεῖδας τῶν ὀκτώ ήχων τῆς βυζαντινῆς παρασημαντικῆς ἀπὸ τοῦ βαρέος ἐπὶ τὸ όξὺ κατὰ τὴν ἑξῆς ἀκολουθίαν: πλάγιος α΄, πλάγιος 6΄, βαρύς, πλάγιος δ΄, πρώτος, δεύτερος, τρίτος, τέταρτος, οἴτινες άντιστοιχοῦσι πρὸς τὰ όκτω είδη της μελωδίας των 'Αρχαίων, ήτοι τον Υποδώριον, Υποφρύγιον, Υπολύδιον, Υπομιξολύδιον, Δώριον, Φρύγιον, Λύδιον, Μιξολύδιον τοῦ ὑπατοειδοῦς καὶ μεσοειδοῦς τόπου τῆς φωνῆς. ὑπὸ τὸ διάγραμμα δὲ τοῦτο κεῖται ή άργη τοῦ στιγηροῦ «Τὰς ἐσπερινὰς ήμῶν εὐγὰς πρόσδεξαι «ἄγιε χύριε»· άντὶ δὲ τῶν στιγμάτων έπὶ τῶν γραμμῶν κεῖνται τὰ σημεῖα της βυζαντινής παρασημαντικής, σημαίνοντα τήν τε πορείαν και τὰ μεγέθη τῶν διαστημάτων τῆς μελωδίας, καὶ τὸν ρυθμόν. Τὰ σημεῖα δὲ καὶ καθ' ἑαυτὰ ἄνευ τῶν γραμμῶν σημαίνουσιν οὐ μόνον ὡρισμένα διαστήματα καὶ γρονικάς διαιρέσεις, άλλά καὶ τὴν διαφοράν τῶν φωνῶν έν τἢ έξαγγελία, ώστε αι γραμμαι είνε όλως περιτταί, και έγένετο αύτων χρησις μόνον πρὸς έξήγησιν τῶν διὰστημάτων. Τοιοῦτον δὲ τρόπον παρασημαντικῆς μετε-

 $<sup>^1</sup>$  Διὰ τῆς δεξιᾶς καταλογῆς (προστεθείσης ὑφ' ἡμῶν), δηλοῦται ἡ ἀπόςασις τῶν ῆχων, ῆτοι ὁ μὲν πλ.  $^6$  (ὑποφρύγιος) κεῖται ὁξύτερον τοῦ πλ.  $^6$ . (ὑποδωρίου) κατὰ ἕνα τόνον, ὁ δὲ βαρὺς (ὑπολύδιος) τοῦ πλ.  $^6$  ἐπίσης κατὰ ἕνα τόνον, ὁ δὲ πλ.  $^6$  (ὑπομιξυλύδιος) τοῦ βαρέος κατὰ έν ἡμιτόνιον, ὁ  $^6$ . (Δώριος) τοῦ πλ.  $^6$  κατὰ ἕνα τόνον, ὁ δὲ  $^6$ . (Φρύγιος) τοῦ  $^6$ .  $^6$  ἔνα τόνον, ὁ δὲ  $^6$ . (Λύδιος) ἕνα τόνον, καὶ ὁ  $^6$ . (Μιξολύδιος) ἕν ἡμιτόνιον ἡ δὲ ἀριστερὰ καταλογὴ δεικνύει τὰ διαστήματα τοῦ  $^6$ . εἴδους (Δωρίου ἀρμονίας) ἡ ῆχου τῶν ᾿Αρχαίων καὶ Βυζαντινῶν περὶ δὲ τῶν ἄλλων εἰδῶν ἔπιθι α΄. πραγμ. σελ.  $^6$ 5, καὶ  $^6$ 7 σελ.  $^6$ 3 — $^6$ 7

γειρίσθη καὶ ὁ Guido d'Arezzo<sup>4</sup> (+ 1037) θέτων τὰ «Νεύματα» τῆς δυτικῆς ἐκκλησίας ἐπὶ τῶν γραμμῶν.

Έκ τῶν τεσσάρων τούτων διαγραμμάτων τοῦ μὲν πρώτου τὰ γράμματα εἶνε τὰ σημεῖα τοῦ Δωρίου τόνου (πρώτου ήχου τῶν βυζαντινῶν) τοῦ ἀνωτέρω ἐκτεθέντος μέσου διὰ πασῶν τῆς κατὰ τὸν ᾿Αλύπιον πυθαγορείου παρασημαντικῆς ἐν τῷ διατονικῷ γένει, σημαίνοντα τὰ διαστήματα ἀπὸ τοῦ βαρέος ἐπὶ τὸ ὀξὸ κατὰ τὴν ἑξῆς ἀκολουθίαν:

|                       |       |                   | •     |               |       |                                        |             |                             |        |                       | ~   |                           |     |                      |
|-----------------------|-------|-------------------|-------|---------------|-------|----------------------------------------|-------------|-----------------------------|--------|-----------------------|-----|---------------------------|-----|----------------------|
| Βαρύτερον τετράχορδον |       |                   |       |               |       | 'Οξύτερον τε <b>τρ</b> άχο <b>ρδον</b> |             |                             |        |                       |     |                           |     |                      |
| Ω                     | 'nΉ,  | Ψ                 | Tó    | Т             | Τó    | П                                      | Τó          | M                           | ηH,    | Λ                     | To  | H                         | Τó  | $[\Gamma]$           |
| mi                    | LTÓY! | fa                | 5 0 A | sol           | 5 O A | la                                     | Τόνος       | si                          | 1170   | do                    | 508 | re                        | 204 | mi                   |
| βου                   | 401   | γα                |       | δι            |       | Xε                                     | 8,000       | ζω                          | A 0 1A | Vη                    |     | πα                        |     | βου                  |
| .Υπάτη μέσων          | •     | Παρυπάτη<br>μέσων |       | Λιχανός μέσων |       | Méon                                   | διαζευτικός | διεζευγμένων<br>διεζευγμέση | 11     | 1ριτη<br>διεζευγμένων | •   | 11αρανήτη<br>διεζευγμένων | 1   | Νήτη<br>διεζευγμένων |

Τὸ δεύτερον δὲ σχῆμα μετὰ τῶν Λατινικῶν γραμμάτων τῆς Ὁδονίου παρασημαντικῆς τῆς Ῥωμαϊκῆς ἐκκλησίας εἶνε μετάφρασις τοῦ πρώτου, γενομένη ἴσως ὑπὸ τοῦ Γαλιλαίου ἢ παρ' ἄλλου τινός, οὐχὶ προγενεστέρου τοῦ Hucbald (+932).

Τὸ δὲ τρίτον διαφέρει τοῦ πρώτου, ὅτι ἀντὶ τῶν σημείων τῆς ἀρχαίας πυθαγορείου παραση αντικῆς φέρει τὰ ὀκτὼ πρῶτα γράμματα τοῦ ἐλληνικοῦ ἀλφαδήτου, σημαίνοντα τοὺς ὀκτὼ φθόγγους τοῦ ἀρμονικοῦ κανόνος ἐν τῷ διατονικῷ γένει κατὰ τὴν ἀρχαιοτέραν ἀρίθμησιν τῶν 8 ἤχων ὑπὸ τῶν μελοποιῶν ἐν τῆ ᾿Ανατολικῆ ἐκκλησία, ἄπερ δὲ βραδύτερον ἀντικατέστησαν ὑπὸ τῶν κλειδῶν τῶν ὀκτὼ τῆς μελωδοίας είδῶν ἢ ἤχων ἐν τῷ τετάρτω σχήματι, διότι οἱ βυζαντινοὶ μελωδοὶ κατ ἀμφοτέρους τοὺς τρόπους δηλοῦσι τοὺς ὀκτὼ αὐτῶν ἤχους, ἢ ἀριθμοῦντες ἀπὸ τοῦ πρώτου μέχρι τοῦ ὀγδόου κατὰ συνέχειαν, ἔξ οὖκαὶ «ὀκτώηχος» ἢδιαιροῦντες αὐτοὺς εἰς τέσσαρας κλαγίους τοῦ μεσοειδοῦς καὶ ὑπατοειδοῦς τόπου τῆς φωνῆς. Διὰ τῶν τοῦ τετάρτου σχήματος ὀκτὼ γραμμῶν, δηλουσῶν βεδαίως τὰς ὀκτὼ μεσαίας χορδὰς τῆς μουσικῆς (ἀρμονικοῦ κανόνος), οὐδὲν

¹ °Αποδεδειγμένον ήδη είνε, ότι ὁ Guido d'Arezzo οὐ μόνον τήν καταλογήν (solmisation), ἀλλ' οὐδὲ τὴν γραμμικήν παρασημαντικήν έπενόησε, ἥτις εὔρηται ἤδη παρὰ τῷ Hucbald.

ἄλλο ἐπιδιώκεται εἰ μὴ μόνον νὰ ἐξηγηθῆ καὶ καταστῆ καταληπτὴ ἡ δύναμις καὶ σημασία ἐκάστου τῶν ἀνιόντων καὶ κατιόντων τόνων ἢ σημείων ἀμέσων τε καὶ ἐμμέσων, ὁπόσα τινὰ διαστήματα ἔκαστον τῶν σημείων τούτων ἄμεσα ἢ ἔμμεσα ἐν ἐπιτάσει καὶ ἀνέσει δηλοῖ. ἄλλως δὲ αὶ γραμμαὶ αὐται, ὡς εἴπομεν, εἶνε ἐντελῶς περιτταί εἰς τὴν βυζαντινὴν παρασημαντικὴν, διότι τὰ σημεῖα ταύτης δηλοῦσι διὰ τῆς προτάζεως τῆς ἰδίας κλειδὸς ἑκάστου ἢχου τῶν τριῶν γενῶν, διατονικοῦ, χρωματικοῦ καὶ ἐναρμονίου, ὡρισμένα διαστήματα ὡρισμένων κλιμάκων, ὡς καὶ τῆ σημερινῆ δυτικῆ. ᾿Αλλ' ἡ χρῆσις αὔτη τῶν γραμμῶν μαρτυρεῖ προφανῶς, ὅτι καὶ ἐν τῆ ἀνατολικῆ ἐκκλησία ὑπῆρχε βεδαίως ποτὲ τοιοῦτον σύστημα γραμμικῆς παρασημαντικῆς, εἰ καὶ ὑποδεέστερον τῆς παρὰ τοῦ ᾿Ανωνύμου ἀναφερομένης κατὰ τοὺς τρισήμους τετρασήμους κτλ. χρόνους, καὶ τὰ σχήματα τοῦ μέλους, ἄπερ ἀνωτέρω ἐξετέθησαν.

Πλέον δὲ ἢ πιθανὸν φαίνεταί μοι, ὅτι ἡ τοιαύτη γραμμικὴ παρασημαντική ήν ένχρήσει έν τῆ 'Ανατολικῆ έκκλησία κατά τούς πρώτους ἴσως τρεῖς ή τέσσαρας αἰῶνας, ὅτε ἡ ἱερὰ μουσική ἦν εἰσέτι ἀφελής καὶ ἀκατάσκευος κατά την ρητήν μαρτυρίαν του Γρηγορίου Νύσσης καὶ του Αύγουστίνου, σύμφωνος δέ πρός τὸν πνευματικόν χαρακτήρα τῶν τότε ἐκκλησιῶν, μόνον εὔρυθμος, καὶ ὅλως ἀντίθετος τῆς τότε ποικιλωτάτης καὶ μαλθακωτάτης θυμελικής μουσικής, ην ούκ όλίγοι τῶν πατέρων τῆς ἐκκλησίας, λίαν πλατωνίζοντες έν τῷ περὶ χρήσεως τῆς μουσικῆς ζητήματι, οίον Κλήμης ο Άλεξανδρεύς, Βασίλειος ο Μέγας και ίδίως ο Χρυσόστομος έν τοῖς λόγοις αύτῶν καταπολεμοῦσι σφοδρότατα, καὶ περιγράφουσιν ὡς μάλιστα διακεκλασμένην καὶ τεθηλυνωμένην, ήδυπαθηκαὶ βακχικήν, μαλακήν, μεθυςικήν, καὶ συμποτικήν, εύμελεστάτην καὶ έπομένως άνοίκειον καὶ λίανέπιβλαβῆ, έπόμενοι προφανέστατα τῆ πλατωνικῆ περὶ αὐτῆς θεωρία ὡς καὶ ἐν πολλοῖς άλλοις, καὶ άκολουθοῦντες τὰς ἰδέας τῆς ὀρθότερον φρονούσης μερίδος τῆς άρχαιότητος, της ύπερ της εύρύθμου μουσικής συνηγορούσης, και των όρθῶς περὶ μελοποιίας φιλοσοφησάντων. Οὕτω Κλήμης ὁ Άλεξανδρεὺς ἀποκλείει ὥσπερ ὁ Πλάτων τὰς χρωματικὰς μελφδίας ὡς συμποτικὰς καὶ ίδίας τῶν ἀχρώμων παροινιῶν, παραδέχεται δὲ ὤσπερ ὁ Πλάτων καὶ Άριστοτέλης και ἄπασα ή άργαιότης ώς παιδευτικήν και άνταποκρινομένην τῆ προαιρέσει και τῷ παιδευτικῷ χαρακτῆρι και πνεύματι τῆς ἐκκλησίας, μόνην την Δώριον άρμονίαν, ώς έν τῷ μέσῳ κειμένην (κατὰ τὸ «ἡ άρετὴ ἐν τη μεσότητι»), καὶ μόνην παιδευτικόν τὸ ήθος εχουσαν. Έκ πολλών δὲ σαφεστάτων μαρτυριών των πατέρων, καλέκ τῆς σφοδροτάτης αὐτών πολεμικής κατά τής συγχρόνου θεατρικής καί ίερας των έθνικων μουσικής άποδειχνύεται, καὶ χυρίως έχ πολλῶν σωζομένων χιλιάδων μελφδιῶν έν ὑπερδισχιλίοις μουσικοῖς χειρογράφοις τοῦ μεσαίωνος ἐπιδεδαιοῦται, ὅτι ἡτὸ πρῶτον έν τοῖς χριστιανικοῖς ναοῖς είσαχθεῖσα μουσική ἔφερε τὸνάφελῆ καὶ ἀνε-

πιτήδευτον και άκατάσκευον γαρακτήρα της άρχαιοτέρας εὐρύθμου έλληνικής μουσικής τής πρό του Εύριπίδου, περιοριζομένη μόνον έν τῷ Δωρίω τόνω (μεσοειδεῖ τόπω), καὶ ἐπ' αὐτοῦ ἄδουσα τὰ ἐπτὰ διατονικὰ μόνον είδη των διὰ πασων, ήτοι έν τῷ μέσω τόπω τῆς φωνῆς, ώς καὶ τὰ σημεῖα τοῦ πρώτου τῶν ἀνωτέρω διαγραμμάτων μαρτυροῦσι. Έν τοιαύτη δὲ καταστάσει εύρισκομένης τῆς ἱερᾶς μουσικῆς κατὰ τοὺς τρεῖς ἢ τέσσαρας πρώτους αίῶνας, ἡ διὰ τῶν ὀκτὼ γραμμῶν παρασημαντική ήν ἀπογρώσα πρὸς τὰς ἀπαιτήσεις αὐτῆς, μὴ έχούσης οὐδ' άνάγκην τῶν τρισήμων καὶ τετρασήμων χρόνων, οὐδὲ τῶν μελικῶν σχημάτων, καὶ τῶν ἰδίων τῆς ρυθμοποιίας χρόνων, διότι ὁ ρυθμὸς τῆς μελφδίας άπετίκτετο ούχὶ έκ τῆς τηρήσεως τῶν μακρῶν καὶ βραχειῶν τοῦ κειμένου συλλαβών, άλλά της διανοίας χυρίως θηρευομένης, έχ τοῦ προσφδιαχοῦ τονισμοῦ, εἰς ὃν μετέφερον βραδύτερον ἄπαντα σχεδόν εἰπεῖν τὰ εἶδη τῶν άρχαίων μέτρων, πολύ πιθανόν ίνα διὰ τούτου δυνηθῶσι νὰ ἐφαρμόσωσιν έπὶ έχχλησιαστιχών χειμένων άρχαίας μελφδίας. Τὸ τοιοῦτον δὲ είδος τῆς μελοποιίας ούδέποτε έξέλειπεν έχ τῶν Άνατολικῶν ἐκκλησιῶν, καλούμενον πιθανῶς «χῦμα», καὶ άντιστοιχοῦν μὲν ἴσως τῷ τοῦ Άνωνύμου «κεγυμέναι φδαί και μέλη τὰ κατὰ τὸν χρόνον σύμμετρα και χύδην κατὰ τοῦτον μελφδούμενα», άντιθέτως δὲ ἔγον πρὸς τὰ εἴδη τῆς μελικῆς, καὶ κυρίως τῆς **ἀ**σματικῆς μελοποιίας, τὰ είσαγθέντα ἀπὸ τοῦ τετάρτου καὶ πέμπτου αίῶνος είς τὰς τῆς ἀΑνατολῆς έκκλησίας. Διαφέρουσι δὲ αί χῦμα μελωδίαι έκ τῶν ἄλλων πολυαρίθμων είδῶν τοῦ μελικοῦ καὶ ἀσματικοῦ, καθ' ότι ποιούσι χρήσιν μόνον των πρώτων καὶ δισήμων χρόνων, άπασων μέν τῶν ἀτόνων συλλαδῶν τοῦ κειμένου βραχειῶν, τῶν δὲ τονιζομένων μακρῶν λαμδανομένων, καὶ οὕτω τοῦ ἡυθμοῦ ἐκ τῶν τόνων τῆς προσφδίας άποτικτομένου. Τεῦτο δὲ ἀναφέρεται ἡητῶς καὶ ὑπὸ τοῦ Γρηγορίου Νύσσης λέγοντος, ότι ή σύγχρονος ίερα μουσική, ήτις συνέκειτο τὸ πλεῖστον έχ ψαλμῶν, δὲν ἐτήρει οὐδὲ διέστειλεν ἐν τῷ ἄδειν μαχρὰς χαὶ βραχείας συλλαβάς κατά τὴν ἀρχαίαν θεωρίαν, καὶ κατὰ τοῦτο διεκρίνετο τῆς μὴ ίερᾶς χριστιανιχῆς μελοποιΐας. 1 Πολλαὶ δὲ χιλιάδες μελφδιῶν τοῦ χῦμα

<sup>1</sup> Γρηγ. Νύσ. εἰς τοὺς ψαλμούς: Οὐ κατὰ τοὺς ἔξω τῆς ἡμετέρας σοφίας μελοποιοὺς καὶ ταῦτα τὰ μέλη πεποίηται. Οὐ γὰρ ἐν τῷ τῶν λέξεων τόνω κεῖται τὸ μέλος, ὥσπερ ἐν ἐκείνοις ἐστὶν ἰδεῖν, παρ' οἰς ἐν τῆ ποιὰ τῶν προσωδιῶν συνθήκη, τοῦ ἐν τοῖς φθόγγοις τόνου βαρυνομένου τε καὶ ὀξυτονοῦντος, καὶ βραχυνομένου τε καὶ παρατείνοντος, ὁ ρυθμὸς ἀποτίκτεται, ἀλλὰ καὶ ἀκατάσκευόν τε καὶ ἀνεπιτήδευτον τοῖς θείοις λόγοις ἐνείρας τὸ μέλος, ἐρμηνεύειν τῆ μελωδία τὴν τῶν λεγομένων διάνοιαν βούλεται τῆ ποιὰ συνδιαθέσει τοῦ κατὰ τὴν φωνὴν τόνου τὸν ἐγκείμενον τοῖς ἡμασι νοῦν ὡς δυνατὸν ἐκκαλύπτων». Περὶ δὲ τοῦ Μ. 'Αθανασίου λέγει ὁ Αὐγουστῖνος: Athanasius modico flexu vocis faciebat sonare lectorem psalmi, ut pronunciandi vicinior esset quam canendi.»

η κεχυμένου τούτου συστήματος πασών των έποχων διεσώθησαν ήμιν έν τοις μουσικοίς χειρογράφοις παρασεσημασμέναι μουσικοίς σημείοις, καὶ έπιμαρτυρούσαι τὴν είδησιν τοῦ Γρηγορίου Νύσσης καὶ Αύγουστίνου περὶ τοῦ ἀπερίττου τῆς πρώτης ἱερᾶς εὐρύθμου μελοποιίας.

Αλλά τὸ κεχυμένον ή μαλλον είπεῖν εὔρυθμον τοῦτο σύστημα, εἰ μάλιστα προσήκον τῷ παιδευτικῷ καὶ πνευματικῷ γαρακτήρι καὶ τῆ προαιρέτει του χριστιανισμού των πρώτων τριών αίώνων, δεν ήδύνατο ομως να έπαρκέση είς τας απαιτήσεις των υστερον χριστιανών, οιτινες έν τῆ μεθυστικῆ, διακεκλασμένη καὶ πομπώδει εύμελῆ μουσικῆ τοῦ έθνικοῦ θεάτρου καὶ τῆς ἐθνικῆς λατρείας ἀνατραφέντες καὶ είθισμένοι κατ' οὐδένα τρόπον ήθελον να στερηθώσι και άποχωρισθώσι της συμμετοχής τῶν έθνικῶν έορτῶν καὶ έθίμων. Τὴν τοιαύτην δὲ διαγωγὴν τῶν γριστιανῶν μαρτυρεῖ ἀπογρώντως, πλὴν ἄλλων πολλῶν πατέρων2, Κλήμης ὁ Άλεξανδρεύς έν τῷ τρίτω βιβλίω τοῦ Παιδαγωγοῦ (σελ. 657 100,) διὰ τῶν ἑξῆς: «Νῦν δὲ οὐα οἶδα ὅπως συμμεταβάλλονται οἱ τῷ Χριστῷ τε-«λούμενοι τοῖς τόποις καὶ τὰ ἤθη καὶ τοὺς τρόπους: καθάπερ καὶ τοὺς «πολύποδας ταῖς πέτραις φασίν έζομοιουμένους, αἶς ᾶν προσομιλῶσι, «τοιούτους φαίνεσθαι καὶ τὴν γροιάν. Τὸ γοῦν τῆς συναγωγῆς ἔνθεον μετὰ «την ένθάδε ἀπαλλαγην ἀποθέμενοι, τοῖς πολλοῖς έξομοιοῦνται, μεθ' ὧν «διαιτώνται μαλλον δὲ ἐλέγγονται, τὴν ἐπίπλαστον ἀποθέμενοι τῆς σεαμνότητος ὑπόχρισιν, οἷοι ὄντες έλελήθησαν, καὶ τὸν περὶ Θεοῦ λόγον σε-«βασάμενοι, καταλελοίπασιν ἔνδον οδ ἤκουσαν ἔξωθεν δ' ἄρα μετὰ τῶν «ἀθέων ἀλύουσι κρουμάτων καὶ τερετισμάτων έρωτικῶν, αὐλῳδίας τε

1 'Εὰν αι κεχυμέναι ώδαι αι ύπο τοῦ 'Ανωνύμου ἀναφερόμεναι δὲν εἶχον πράγματι τὴν μακρὰν δίχρονον, τότε αι χῦμα μελωδίαι τῆς 'Ανατολικῆς ἐκκλησίας διαφέρουσι τῶν κεχυμένων μόνον κατὰ τὴν χρῆτιν τῶν μακρῶν, ἤτοι ἀνάγονται εἰς τὴν εὖρυθμον μουσικήν, εἰς ἦν καὶ τὸ μελικόν, ἤμᾶλλον εἰς τὸ «ἐκφωνητικόν.»

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Χρυσοστ. Χ<sup>V</sup>. σελ. 153. Πόσους γοῦν ἀνηλώσαμεν λόγους πολλοὺς τῶν ραθύμων παραινοῦντες καὶ συμβουλεύοντες τὰ θέατρα ἀφεῖναι, καὶ τὰς ἐκεῖθεν ἀκολασίας; καὶ οὐκ ἠνέσχοντο, ἀλλ' ἀεὶ κατὰ τὴν ἡμέραν ταύτην ἐπὶ τὰς παρανόμους τῶν ὀρχουμένων συνέτρεχον θεωρίας, καὶ σύλλογον διαβολικὸν ἀντικαθίστασαν τῷ πληρώματι τῆς ἐκκλησίας τοῦ Θεοῦ, καὶ ταῖς ἐνταῦθα ψαλμωβίαις ἀντήχουν αὶ ἐκεῖθεν κραυγαὶ μετὰ πολλῆς φερόμεναι τῆς σφοδρότητος». Καὶ ἀλλαχοῦ τόμ. 59 σελ. 564: "Όταν ἴδης χορεύοντας καὶ παίζοντας καὶ τὰ ἄσματα τῶν δαιμόνων καταλέγοντας, στέναξον καὶ δακρύσας ὑπομν ἡσθητι τοῦ Δαβίδ . . . 'Αλλὰ τὶ φασιν οἱ βαρυκάρδιοι, οἱ ζητοῦντες τὸ ψεῦδος; οὐκ ἔστι κακὸν λέγοντες τὸ μετεωρίζεσθαι τί γὰρ βλάπτει ἡ κιθάρα καὶ τὰ λοιπὰ ὅργανα;» Εἰς τὸν ψαλμ. ΡΙΖ΄ σελ. 345. 'Ακουέτωσαν οἱ ταῖς σατανικαῖς ἀδαῖς κατασηπόμενοι . . . ἐκεῖνοι διηνεκῶς ἐν ταῖς τῶν δαιμόνων ἀδαῖς ἐγκαλινδούμενοι». Εἰς τὸν VIII ψαλμὸν σελ· 169. Καὶ ταῦτα τοῦ μὲν χοροῦ ἐκ μίμων καὶ ὀρχηστῶν συνισταμένου ἀνδρῶν, γοροστατοῦντος δὲ παρ' αὐτοῖς βεδήλου τινὸς καὶ κιθαρωδοῦ, τοῦ δε μέλους σατανικοῦ καὶ ὁλεθρίου τυγχάνοντος, ἀδομένου δὲ μιαροῦ καὶ πονηροῦ δαίμονος.

«καὶ κρότου καὶ μέθης, καὶ παντὸς ἀναπιμπλάμενοι συρφετοῦ τοῦτο δὲ «ἄδοντες καὶ ἀντάδοντες αὐτοί, οἱ πρόσθεν έξυμνοῦντες ἀθανασίαν, ἐπὶ τέ«λει τὴν ἐξωλεστάτην κακοὶ κακῶς ψάλλοντες παλινωδίαν «Φάγωμεν «καὶ πίωμεν αὔριον γὰρ ἀποθνήσκομεν,»

Τὸ έθνικὸν θέατρον, έν ῷ έτελοῦντο αἱ δημοτελεῖς καὶ θρησκευτικαὶ τῶν έθνικῶν ἐορταὶ καὶ λατρεῖαι, παρασύρον καὶ ἀπάγον τὸν γριστιανικὸν λαόν καὶ έκκενοῦν τὰς έκκλησίας καὶ κατ' αὐτὰς μάλιστα τὰς συμπτώσεις των χυρίων έορτων των χριστιανών πρός τὰς έθνικάς, κατὰ τὰς πολυαρίθμους μαρτυρίας πολλών πατέρων των πρώτων 5 αιώνων, διά τῆς πομπώδους έξωτερικής αύτοῦ λατρείας καὶ ήδυπαθοῦς καὶ τερπνοτάτης εύμελοῦς μουσικής, ὑπῆρξεν ὁ μέγιστος καὶ μάλιστα ἐπικίνδυνος πολέμιος του χριστιανισμού, καθ' οδ οδτος έπι πέντε αίωνας άτελεσφόρως ήγωνίζετο ούτε δὲ αἱ σροδρόταται ἐπιτιμήσεις τῶν κατὰ τοῦ θεάτρου Φιλιππιχών των πατέρων πρός τούς πιστούς, ούτε τὰ ἐπιτίμια τών πατριαργῶν καί μητροπολιτών, οὔτε οἱ συνοδικοὶ κανόνες καὶ ἀφορισμοὶ ἴσγυσαν νὰ ἀποτρέψωσι τοὺς πιστοὺς ἀπὸ τοῦ νὰφοιτῶσιν είς τὰ θέατρα καὶ τὰς ἐν αὐτοῖς τελουμένας τελετὰς τῶν έθνικῶν ἀλλὰ καὶ κατ' αὐτῶν μάλιστα τῶν κληρικῶν ὁ Ἰουστινιανὸς ήναγκάσθη καὶ νόμον νὰ ἐκδώση ἴδιον (νεαρὰ 123) άπαγορεύοντα αύτοῖς «τὸ φοιτᾶν είς τὰς τῶν ἵππων ἀμίλλας, καὶ «γίγνεσθαι θεατάς των έν σκηνή καὶ θυμέλαις παιγνιδίων, καὶ τῶν έν «τοῖς θεάτροις πρὸς τὰ θηρία μαχομένων.» Ταῦτα ὅμως πάντα οὐδὲν άποτέλεσμα έφερον, άλλ' ὁ λαὸς έξηκολούθει, άψηφῶν τὰς έπιτιμήσεις ταύτας, νὰ συνεορτάζη μετὰ των έθνικων, νὰ ἄδη κατὰ τὴν ἡητὴν μαρτυρίαν του Χρυσοστόμου έν τοῖς γάμοις υμνους εἰς τὴν Αφροδίτην,1 νὰ ἐορτάζη τὰ Βρουμάλια, τὰς Καλάνδας, τὰ λεγόμενα Βοτὰ τῷ Πανί κτλ. περί ων διά μακρων έν τη Β΄ πραγματεία («Περί της κατά τον μεσαίωνα μουσικής τής έλληνικής έκκλησίας» σελ. 29—35) διαλαβόντες έγο..εν.

Πεισθεῖσα δὲ ἡ ἐκκλησία, ὅτι διὰ τῶν ἀνωτέρω κατὰ τοῦ θεάτρου πολεμικῶν μέσων αὐτῆς σύδὲν κατωρθοῦτο, καὶ θέλουσα νὰ προλάδη μείζονα κακά, φρονίμως σκεφθεῖσα, ἐνέκρινε νὰ ἀντεπεξέλθη κατ' αὐτοῦ διὰ τῶν αὐτῶν μέσων, περιδάλλουσα τὰ μυστήρια αὐτῆς διὰ τῶν τύπων τῆς ἐξωτερικῆς λατρείας τῶν ἐθνικῶν ἐφ' ὅσον ἐνεδέχετο, καὶ ἰδίως εἰσά-

¹ Χρυσοστ. Εἰς τὸ «Διὰ δὲ τὰς πορνείας ἔκαστος τὴν ἐαυτοῦ γυναῖκα ἐχέτω» σελ. 211: Οἱ δὲ ἐφ' ἡμῶν καὶ ὕμνους εἰς τὴν ᾿Αφροδίτην ἄδουσι χορεύοντες, καὶ μοιχείας πολλὰς καὶ γάμων διαφθορὰς καὶ ἔρωτας παρανόμους, καὶ πολλὰ ἔτερα ἀσεδείας καὶ αἰσχύνης γέμοντα ἄσματα κατ' ἐκείνην ἄδουσι τὴν ἡμέραν τῶν γάμων, καὶ μετὰ μέθην καὶ τοσαύτην ἀσχημοσύνην δι' αἰσχρῶν ἡημάτων δημοσία τὴν νύμφην πομπεύουσι».

 $<sup>^2</sup>$   $^*$ Επίθι Β΄. Πραγμ. Περὶ τῆς κατά τὸν μεσαίωνα μουσικῆς τῆς ἐλληνικῆς ἐκ $^*$ κλησίας σελ. 58-35.

γουσα μουσικὴν εὐμελῆ, αἰσθητικώτερον φέρουσαν χαρακτῆρα, καὶ ἀνταποκρινομένην ὁπωσοῦν εἰς τὰς ἀπαιτήσεις τῆς ἐποχῆς, πρὸς καταπολέμησιν τῶν ἐθνικῶν, ιδσπερ πρότερον καὶ τῶν αἰρετικῶν, 'Αρειανῶν καὶ 'Αποληναρίων, οἴτινες γινώσκοντες τὴν δύναμιν καὶ ἐπίδρασιν τῆς λίαν ἡδυσμένης μουσικῆς, μετεχειρίσθησαν αὐτὴν πρὸς ἀπαγωγήν τῶν ἀπλουστένων εἰς τὴν οἰκείαν αἴρεσιν. Οῦτω δὲ δύο τῶν διακεκριμένων ἱεραρχῶν τῆς 'Ανατολικῆς ἐκκλησίας ὑπείκουτες εἰς τὴν ἀνάγκην ταύτην, τὸ μὲν ἐδρκματούργησαν τὴν λειτουργίαν καὶ τὰ λοιπὰ μυστήρια κατὰ τοὺς τύπους τῆς ἐθνικῆς λατρείας, ἀποδόντες αὐτοῖς αἰσθητικὸν χαρακτῆρα, τὸ δὲ εἰσήγαγον νέους τρόπους μελωβίας. Οἱ νέοι δὲ οὕτοι ὑπὸ τοῦ Μ. Βασιλείου καὶ Χρυσοστόμου εἰσαχθέντες τρόποι μελωβίας οὐδὲν ἄλλο ἦσαν, εἰμὴ οἱ τοῦ καλουμένου «μελικοῦ συστήματος», ὅπερ ἐπίσης ἀνήκει εἰς τὴν εὕρυθμον μουσικήν.

"Οτι δὲ άληθῶς άμφότεροι οἱ Ἱεράρχαι οὖτοι εἰσήγαγον ἐν ταῖς ὑπ' αὐτοὺς ἐκκλησίαις νέους τρόπους μελωδίας, περὶ μὲν τοῦ Μ. Βασιλείου μαρτυρεῖ ὁ ἔδιος², περὶ δὲ τοῦ Χρυσοστόμου μαρτυρεῖ Θεοδώρητος ὁ Κύρου ἐπίσκοπος, ὀνομάζων αὐτὸν μελοποιὸν «τῆς εὐρύθμου με.ἰφ ἱἰας τῶν «δημοτικῶν ταγμάτων». "Απασα δὲ ἡ ὕστερον ἐποχὴ μέχρι τῆς ἀλώσεως τῆς Κωνσταντινουπόλεως ὑπὸ τῶν Τούρκων, τὸν Χρυσόστομον θεωρεῖ ὡς ἀρχηγὸν καὶ δημιουργὸν τῆς γνησίας ἱερᾶς μουσικῆς, καὶ οἱ τὴν ἱερὰν

<sup>&#</sup>x27; Σωζομ. βιδλ. VII. κεφ. ΙΘ΄ σελ. 1477: Καὶ θεσμοῖς ἀλλοτρίοις ἐχρῶντο ('Απολινάριοι) της καθολικής έκκλησίας παρά τὰς νενομισμένας ἱερὰς ώδάς, ἔμμετρά τινα μελύδρια ψάλλοντες, παρ' αύτοῦ 'Απολιναρίου εύρημένα. Πρός γάρ τῆ ἄλλη παιδεύσει και ποιητικός ών, και παντοδαπών μέτρων είδήμων, και τοῖς έντεῦθεν ήδύσμασι τούς πολλούς έπειθεν αύτῷ προσέχειν τὸν νοῦν. "Ανδρες τε παρά πότοις καὶ ἐν ἔργοις, καὶ γυναϊκες παρά τοὺς ἰστοὺς τὰ αὐτοῦ μέλη ἔψαλλον. Σπουδής γάρ και άνέσεως και έορτων και των άλλων, πρός τον έκάστου καιρόν είδύλλια αύτῷ πεπόνητο, πάντα εἰς εὐλογίαν Θεοῦ τείνοντα δ αύτδς Σωζόμενος βιβλ. ΙΙΙ σελ. 1089. Ούχ άγνοῶ δὲ ὡς καὶ πάλαι ἐλλογιμώτατοι τοῦτον τὸν τρόπον παρά Ούρσηνοῖς έγένοντο, Βαρδησάνης τε, δς την παρ' αὐτοῦ καλουμένην αίρεσιν συνεστήσατο, καὶ 'Αρμόνιος ὁ Βαρδησάνου παῖς' ὄν φασι διὰ τῶν παρ' Ελλησι λόγων άχθέντα, πρώτον μέτροις και νόμοις μουσικοίς την πάτριον φωνήν ύπαγαγείν, καὶ χοροίς παραδούναι, καθάπερ καὶ νύν πολλάκις οἱ Σύροι ψάλλουσιν, ού τοῖς 'Αρμονίου συγγράμμασι, άλλά τοῖς μέλεσι γρώμενοι . . 'Ιδών δε 'Εφραίμ χηλουμένους τῷ χάλλει τῶν ὀνομάτων χαὶ τῷ ῥυθμῷ τῆς μελῳδίας, χαὶ χατά τοῦτο προσεθιζομένους όμοίως αυτώ δοξάζειν, χαίπερ έλληνικής παιδείας άμοιρος, έπέστη τη καταλήψει των Αρμονίου μέτρων, και πρός τά μέλη των έκείνου γραμμάτων, έτέρας γραφάς συναδούσας τοῖς ἐκκλησιαστικοῖς δόγμασι συνέθηκεν, ὁποῖα αὐτῷ πεπόνητο ένθείοις ύμνοις καὶ έγκωμίοις ἀπαθῶν ἀνδρῶν. Ἐξ ἐκείνου τε Σύροι κατά τον νόμον της Αρμονίου ώδης τα του Έφραζμ ψάλλουσι. ("Επιθι Β' πραγμ. σελ. 58).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Επιθι 6'. πραγμ. σελ. 37.

μουσικήν διδασκόμενοι την τούτου έπεκαλούντο άντίληψιν διά τοῦ έξης ἄσματος, ὅπερ εῦρομεν ἐν τῆ ἀρχῆ μουσικοῦ πρὸ τῆς άλώσεως τῆς Κωνσταντινουπόλεως χειρογράφου τῆς ἐν τῆ ἐθνικῆ βιβλιοθήκη θετταλικῆς συλλογῆς, παρασεσημασμένον μουσικοῖς σημείοις, ποιηθὲν δὲ ὑπό τινος μελοποιοῦ, Ξηροῦ ἐπονομαζομένου.

«των μαθημάτων, σύ μου φώτισον τὸν νοῦν καὶ τὴν καρδίαν, σύ μου «λάπρυνον, τὴν γλῶτταν καὶ τὰ χείλη. Σύ μου δίδαξον τὸ ἄσμα τῶν ἀ«τῶν μαθημάτων) κὰγὼ τὸν Κύριον, τὸν ὅλον χρόνον τῆς ζωῆς μου.»

Τὸν Χρυσόστομον δὲ συνέχεεν ἡ μετὰ ταῦτα ἀμαθὴς ἐποχὴ πρὸς Ἰωάννην τὸν Δαμασκηνόν ἐξ ἱστορικῆς ἀμαθείας καὶ ἀκρισίας, ἀποδοῦσα ἐξ 
ἀγνοίας αὐτῷ, πλὴν ἄλλων, ἄτινα ἐξελέγχει ὁ Εὐστάθιος, καὶ τὴν ἐπινόησιν τῆς παρασημαντικῆς, καὶ μεταρρύθμισιν τοῦ πρώτου ἀνεπιτηδεύτου συστήματος τῆς ἱερᾶς μελοποιίας.

Τὸ ὑπὸ τοῦ Χρυσοστόμου δὲ ἐπὶ τῆ βάσει τοῦ άνεπιτηδείτου μεταρρυθμισθέν καὶ είσαχθέν σύστημα τῆς ίερας μελοποιίας, τὸ ὑπὸ μέν τῶν βυζαντινῶν έκκλησιαστικῶν μελοποιῶν καλούμενον «Μελικόν», ὑπὸ δὲ τῶν σήμερον ιεροψαλτών άμαθώς «Στιγηραρικόν», ώσπερ και τὸ γύμα ή κεγυμένον «Είρμολογικόν», διακρίνεται τοῦ κεχυμένου οὐ μόνον κατά τὴν χρῆσιν τῶν τρισήμων, τετρασήμων καὶ πεντασήμων χρόνων μέχρι όκτασήμων, καὶ τῶν μελικῶν σχημάτων τοῦ τε 'Ανωνύμου καὶ ἄλλων ίδίων, άλλὰ καὶ κατὰ την χρησιν των συμρωνιών, διὰ τεσσάρων, διὰ πέντε, διὰ πασών, διὰ πασῶν καὶ διὰ τεσσάρων, διὰ πασῶν καὶ διὰ πέντε, δίς διὰ πασῶν, καὶ τὴν τῶν φθαρμάτων, ἤτοι τριημιτονίου καὶ διτόνου, τουτέστι τοῦ διὰ τριῶν έλάσσονος καὶ μείζονος κατά τὴν μαρτυρίαν τοῦ Αγιοπολίτου, καὶ πρὸς τούτοις κατά τὴν προσθήκην τῆς γρήσεως τοῦ ὑπατοειδοῦς τόπου τῆς φωνής, ήτοι τῶν πλαγίων καλουμένων ήχων ὑπὸ τῶν πρακτικῶν μελοποιών και μελφδών, μεταχειριζόμενοι 10 ήχους. "Αγνωστον δέ είναι, έάν τὸ χεγυμένον ήδετο χαὶ συμφώνως, ή μόνον ὁμοφώνως κατὰ τὴν ἀντίφωνον διά πασών συμφωνίαν.

'Αλλά καὶ ἡ μεταρρύθμισις αὖτη δέν ἦτο ἱκανὴ διὰ τὸν λαὸν τῶν κοσμικῶν ἐκκλησιῶν καὶ μάλιστα τῶν πρωτευουσῶν, ὅστις διημέρευε καθήμενος ἐν τοῖς θεάτροις κατὰ τὴν ἡητὴν ἔκφρασιν τοῦ Χρυσοστόμον, βασανίζων τὰ κρούματα τῶν συμφωνιῶν καὶ κιθαρφδῶν, τῶν χοραυλῶν καὶ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Το μέν μελικόν σπανιώτατα μεταχειρίζεται χρόνους μείζονας τῶν πεντασήμων, το δὲ ἀσματικόν συχνότατα. Τὰ χρονικὰ δὲ σημεῖα τῆς παρασημαντικῆς διαφέρουσιν ἐν τῆ δηλώσει τοῦ χρονικοῦ μεγέθους εἰς τὰ τρία ταῦτα συστήματα κεχυμένον (ἀνεπιτήδευτον ἡ ἀκατάσκευον κατὰ τὸν Νύσσης Γρηγ.), μελικόν καὶ ἀσματικόν.

συρίγγων. 4 ή έξορία δὲ τοῦ Χρυσοστόμου, τοῦ ἀσπονδοτάτου έγθροῦ τῆς τοῦ θεάτρου πολυτελείας καὶ διακεκλασμένης μουσικής, τοῦ έξάλλου καὶ μανιώδους θιασώτου της πρώτης χριστιανικής άπλότητος, ήτις διετηρείτο είσετι έν τοῖς μοναστηρίοις, είς τὰ ὁποῖα προετίμων νὰ πεμπωσι τοὺς παϊδας αὐτῶν πρὸς έκπαίδευσιν οι εὐσεθέστεροι, παρέσχεν εὐκαιρίαν καὶ πλήρη έλευθερίας ένέργειαν είς τους άντιπάλους αυτοῦ νὰ είσαγάγωσιν είς τὰς έχχλησίας τῆς Κωνσταντινουπόλεως τὴν χαθαρῶς θυμελιχὴν μουσιχὴν μετὰ τῆς γειρονομίας, πιθανὸν δέ καὶ μετὰ τῆς ὀργανικῆς μουσικῆς, ἥτις άπετέλεσε τὸ καθαρῶς ἀσματικὸν καλούμενον σύστημα τῆς ἱερᾶς μελοποιίας. καὶ τὰς ἀσματικὰς ἀκολουθίας, περὶ ὧν προσεγῶς. Διακρίνεταιδὲ τοῦτο έκ τοῦ μελικοῦ κατὰ τὸ σχοινοτενές καὶ διακεκλασμένον τῆς μελωδίας, κατὰ τὸ πλήθος τῶν ὑπερμέτρων μελικῶν σχημάτων, τὴν ἀνάμιζιν τῶν θυμελικών τερετισμών και τενανισμών έν τῷ κειμένω τῶν μελωδιῶν, καί τὴν χρῆσιν τοῦ χρωματικοῦ καὶ έναρ, ονίου γένους, τοῦ έξ αὐτῶν μικτοῦ καὶ τοῦ ἐκ τούτων κοινοῦ ἐν 16 ήγοις, καὶ προσέτι κατὰ τὴν προσθήκην της χρήσεως τοῦ ὑπερβολοειδοῦς τόπου της φωνής, μεταχειριζόμενον όμως μόνον τὰς συμφωνίας, ούχὶ δὲ καὶ τὰ φθάρματα κατὰ τὸν Αγιοπολίτην.2 Έκ της μίζεως δὲ καὶ κράσεως τούτου μετὰ τοῦ μελικοῦ προέχυψαν άνὰ τὸν χρόνον διάφορα είδη μελοποιίας, περὶ ὧν θέλομεν πραγματευθή προσεχώς. Μετά τὸν θάνατον δὲ τοῦ Χρυσοστόμου ἡ θυμελική μουσική μετά πάσης της πολυτελείας αύτης έγκαθιδρύθη ήδη έντος της έκκλησίας, έκ τῆς ὁποίας έξηλάθη έπὶ μέρος μὲν κατὰ τὴν ἄλωσιν τῆς

<sup>3</sup> Χρυσοστομ. δμ. Ι. Καὶ μουσικός δὲ εἴτις ἐπιδημήσειε, πάλιν δμοίως οἰ αὐτοὶ δὴ οὖτοι πληροῦσι τὸ θέατρον, καὶ πάντα ἀφέντες τὰ ἐν χερσίν, ἀναγκαῖα πολλά-κις δντα καὶ κκτεπείγοντα, ἀναδάντες κάθηνται μετὰ πολλῆς σπουδῆς τῶν ψδῶν καὶ τῶν κρουμάτων ἀκούοντες καὶ τὴν ἀμφοτέρων βασανίζοντες συμφωνίαν.»

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 'Αγιοπολ. φυλ. 19. «Τὰ μέλη ἢ ἀπλῶς ἢ κατὰ σύγκρασιν κρουομένων τῶν φθόγγων ἔξηχεῖται. 'Η δὲ σύγκρασις γίνεται συμφώνων ἢ διαφώνων κρουομένων' τὴν μὲν τῶν διαφώνων σύγκρασιν φράγμα (γρ. φθάρμα ἢ κράμα;) καλοῦσι, τὴν δὲ τῶν συμφώνων σύγκρασιν καὶ λαμδάνεται ἔπὶ μὲν τῶν ἀ σ μ ά των κρόσις μόνη σύμφωνος, ἔπὶ δὲ τῶν μ ε ρ ῶν (ἀναγν. μ ε λ ῶν) ἀμφότερα.

Τής δὲ διὰ πασῶν ὁ μὲν πρῶτος φθόγγος δύο συμφών[ων κράσε]ις δέχεται καὶ τέσσαρα φράγματα (γρ. φθάρματα ή κράματα) κτλ.» 'Αντὶ τής λέξεως, «φράγμα ήν ἔχει τὸ χειρόγραφον, ὁ Vincent διωρθώσατο «φρύαγμα», λίαν δὲ πιθανὸν γραπτέον «φθάρμα», διότι τῶν βυζαντινῶν τινες μελοποιῶν πάν ἔλαττον διάστημα τοῦ τόνου καλοῦσι «φθορὰν» καὶ «ὑ ποσυράν», κατ' ἀναλογίαν δὲ καὶ πᾶν ἔλαττον τῶν συμφώνων διαστημάτων, τοῦ διὰ τεσσάρων καὶ διὰ πέντε, ἐκάλουν ἴσως «φθάρμα», ὁ δὲ Μ. Ψελλὸς τὰ ἀσύνθετα διαστήματα καὶ ἐκ πλετόνων μεγεθυνόμενα, οἱον τὴν τριδίεσιν, τὸ τρικμιτόνιον, διτόνιον καὶ τριτόνιον, καὶ πᾶν ἄλλο τῶν ἐν αὐτοῖς κεκραμένων ὀνομάζει «διαστ ήματα ἐκ συμφθάρ σεως», ὅπερ ἐσφαλμένως ἀνέγνω ὁ Vincent «σύμφρασις» ἀντὶ «σύμφθαρσις», καὶ εξυ φθάρσεως» ἀντὶ «ἐκ συμφθάρσεως»

Κωνσταντινουπόλεως υπο των λατίνων, ολοσγερως θε κατά την υπο των Τούρχων, καὶ άντ' αύτοῦ είσηχθη τὸ 'Αγιοπολιτικὸν σύστημα. Καὶ ἐν Αντιοχεία δὲ ἔτι ῶν ὁ Χρυσόστομος ήγειρε δεινὸν πόλεμον κατὰ τῆς ήδη είς την έκκλησίαν είσεργομένης θυμελικής μουσικής, και της διά ταύτης βεδηλώσεως αύτης, άλλ' ἄνευ άποτελέσματος. Τὴν ἐκδάκχευσιν δέ τῆς ἱερᾶς μουσικῆς ἀπογρώντως γαρακτηρίζει αύτὸς ὁ Χρυσόστομος διὰ τῆς ἑξῆς περικοπῆς, πολυτημάντου διὰ τὴν τότε κατάστασιν της ίερας μουσικής, έκ τοῦ λόγου «Είδον τον Κύριον καθήμενον:» «Τοῦτο τοίνυν είδότες, μετὰ τῆς προσηχούσης εὐλαβείας ένταῦθα παραγε-«νώμεθα, όπως μη άντὶ άμαρτημάτων άφέσεως, προσθήχην τούτων ποιηασάμενοι, οίκαδε πορευσώμεθα. Τί δέ έστι τὸ ζητούμενον, καὶ ὁ παρ' ἡμῶν «άπαιτεῖται; Τὸ τοὺς θείους άναπέμποντας ὕμνους, φόθω πολλῶ συνεσταλ-«μένους καὶ εὐλαβεία κεκοσμημένους οὕτω προσφέρειν τούτους. Καὶ γὰρ εἰσί «τινες τῶν ἐνταῦθα, οθς οὐδὲ τὴν ἡμετέραν ἀγάπην ἀγνοεῖν οἶμαι, οἴτινες «καταφρονούντες μέν του Θεού, τὰ δὲ τοῦ πνεύματος λόγια ώς κοινὰ «ήγούμενοι, φωνάς άτάκτους άφιασι, καὶ τῶν μαινομένων οὐδὲν ἄμεινον· «διάκεινται, όλφ τῷ σώματι δονούμενοι καὶ περιφερόμενοι, καὶ άλλότρια ατης πνευματικής καταστάσεως έπιδεικνύμενοι τὰ ήθη. "Αθλιε καὶ τα-«λαίπωρε, δέον σε δεδοικότα καὶ τρέμοντα τὴν άγγελικὴν δοξολογίαν «έχπέμπειν, φόδω τε τὴν έξομολόγησιν τῷ χτίστη ποιεῖσθαι, χαὶ διὰ ταύατης συγγνώμην τῶν ἐπταισμένων αίτεῖσθαι, οὺ τὰ μίμων καὶ ὀρχηστῶν «ένταῦθα παρεισάγεις, άτάκτως μέν τὰς γεῖρας έπανατείνων, καὶ τοῖς αποσίν έραλλόμενος, καὶ όλω περικλώμενος τῷ σώματι... ὑπὸ τῶν «έν τοῖς θεάτροις ἀκουσμάτων τε καὶ θεαμάτων τὸν νοῦν ἐσκοτίσθης, καὶ αδιά τουτο τὰ έκεισε πραττόμενα τοις τῆς έκκλησίας άναφύρεις τόποις. «διὰ τοῦτο ταῖς ἀσή ιοις κραυγαῖς τὸ τῆς ψυγῆς ἄτακτον δημοσιεύεις... αΤί συντείνουσι πρός ίχεσίαν γείρες έπὶ μετεωρισμῷ συνεγῶς έπαιρόμεναι, «καὶ ἀτάκτως περιφερόμεναι, κραυγή τε σφοδρά, καὶ τῆ βιαία τοῦ πνεύ-«ματος ώθήσει το ἄσημον ἔχουσα; Ούχλ τὰ μέν αύτῶν τῶν έν τοῖς ατριόδοις έταιριζομένων γυναικών, τὰ δὲ τῶν ἐν τοῖς θεάτροις φωνούντων «έστιν έργα; Πῶς οὖν τολμᾶς τῆ ἀγγελικῆ ταύτη δοζολογία τὰ τῶν «δαιμόνων άναμιγνύειν παίγνια;

« Έν φόδω δουλεύειν το διακεχυσθαί τε και διατείνεσθαι, και μηδί «σεαυτον έπίστασθαι περί τίνων διαλέγη τη άτάκτω της φωνής ένη-

¹ Ομοια τούτοις ἀπαντῶσι καὶ παρ' ἄλλοις ἐκκλησιαστικοῖς πατράσιν "Ελλησι καὶ Λατίνοις, ἐν δὰ τοῖς «Canones in clericis antiqui» (Distinctio 92) τὰ ἀκόλουθα: «Audiant haec adolescentuli, audiant hi, quibus psallendi in ecclesia officium est. deo non voce sed corde cantandum. nec in tragedorum modum guttur et fauces dulci medicameni liniendae sunt, ut in ecclesia theatrales moduli audiuntur et cantica, sed in timore, in opere, in sententia scripturarum.»

«ρεισφέρονται διλάγματα έκεῖθεν αὶ τῶν χειρῶν ἀταξίαι, αὶ ἔριδες αὶ «ριλονεικίαι, τὰ ἄτακτα ἤθη.

«Οὐδὲν γὰρ οὕτω καταφρονεῖν τῶν τοῦ Θεοῦ παρακευάζει λογίων, ὡς «οἱ ἐκεῖ τῶν θεαμάτων μετεωρισμοί διὰ τοῦτο παρεκάλεσα πολλάκις μη«δένα τῶν ἐνταῦθα παρακενομένων, καὶ τῆς θείας διδασκαλίας ἀπο«λαυόντων, καὶ τῆς φρικτῆς καὶ μυστικῆς μετεχόντων θυσίας, πρὸς ἐκεῖνα
«βαδίζειν τὰ θέατρα, καὶ τὰ θεῖα τοῖς δαίμοσιν ἀναμιγνύειν μυστήρια.
«Άλλ' οὕτω τινὲς μεμήνασιν, ὥστε καὶ σχῆμα εὐλαβείας περιφερόμενοι,
«καὶ εἰς πολιὰν ἐληλακότες βαθεῖαν, ὅμως αὐτομολοῦσι πρὸς ἐκεῖνα, μήτε
«τοῖς ἡμετέροις προσέχοντες λόγοις, μήτε τὴν οἰκείαν αἰσχυνόμενοι μόρ«φωσιν. ᾿Αλλ' ὅταν αὐτοῖς τοῦτο προτείνωμεν, καὶ τὴν πολιὰν καὶ τὴν
«εὐλάβειαν αἰδεῖσθαι παραινῶμεν, τίς αὐτῶν ὁ ψυχρὸς καὶ καταγέλαστος
πλόγος; παράδειγμα, φησί, τῆς ἐκεῖσε νίκης, καὶ τῶν στεφάνων εἰσί, καὶ
«πλείστην ἐντεῦθεν καρπούμεθα τὴν ἀφέλειαν...

« Έστι δὲ ἡ παρ' ἡμῶν ἀπαιτουμένη εὐταξία τοιαύτη· πρῶτον μὲν «συντετριμμένη καρδία προσέρχεσθαι τῷ Θεῷ, ἔπειτα καὶ τὸ τῆς καρδίας «ἡθος διὰ τοῦ φαινομένου σχήματος ἐποδεικνύειν, διὰ τῆς στάσεως, διὰ «τῆς τῶν χειρῶν εὐταξίας, διὰ τῆς πραείας καὶ συνεσταλμένης φωνῆς... «διὰ τοῦτο καὶ τὰς ἀτάκτους κατασιγάσωμεν φωνάς, καὶ τὰ τῶν χει-«ρῶν καταστείλωμεν ἡθη, δεδεμένας ταύτας παριστάνοντες τῷ Θεῷ, καὶ μὴ τοῖς ἀκόσμοις ἐπαιρομένας νεύμασι... κἄν τις βουληθείη ταύτην «παραδῆναι τὴν ἐντολήν, ἐπιστομίσωμεν, ἔξω τῶν περιδόλων τῆς ἀγίας «ἐκκλησίας ἐκδάλλωμεν.»

'Αλλ' αἱ συμδουλαὶ αὖται καὶ αἱ προτροπαὶ τοῦ Χρυσοστόμου, καὶ ἐν 'Αντιοχεία καὶ ἐν Κωνσταντινουπόλει γενόμεναι, δὲν εὖρον οὐδεμίαν κανονικὴν ὑποστήρ:ξιν παρὰ τῷ λαῷ καὶ κλήρω,εἰς τὰ κατ' αἴσθητιν τερπομένω, ὡς ἀποδεικνύεται ἔκ τε τῶν ὕστερον ἐκδοθέντων συνοδικῶν κανόνων καὶ ἐπιτιμίων, τοῦ νόριου τοῦ Ἰουστιανοῦ, τῶν εἰδήσεων τοῦ Βαλσαμῶνος, Ζωναρὰ καὶ Κεδρήνου (ἔπιθι 6΄. πραγ. σελ. 33), καὶ μάλιστα ἐκ τῶν σωζομένων ἀναρίθμων μελωδιῶν.

Το έτι ζώντος τοῦ Χρυσιστόμου ἀρξάμενον νὰ εἰσάγητε εἰς τὴν ἐκκλησίαν ἀσματικὸν σύστημα μετὰ τῆς χειρονομίας ἢ ὀρχηστικῆς Ι ἐκ τῆς θυ-

<sup>1</sup> Βαλασαμών είς τον Κανόνα ΟΕ΄. της έν Τρούλλω: Κωλύει γάρ ο Χρυσόστομος

μελικής καὶ δημοτικής μουσικής, ὅπερ διέφερε τοῦ μελικοῦ, καθ' ἄ ἀνωντέρω εἴπομεν, καὶ ἡ περικοπὴ τοῦ Χρυσοστόμου σαρῶς ὁμολογεῖ, ἐγκατέστη ὁριστικῶς ἐν ταῖς κοσμικαῖς ἐκκλησίαις, πλὴν τῆς τῆς Ίερουσαλὴμ καὶ τῶν μακρὰν τῶν πόλεων κειμένων μοναστηρίων, ἄτινα διετήρησεν μόνον τὸ ἀνεπιτήδευτον καὶ τὸ μελικὸν σύστημα, ὅπερ διεκρίνετο οὐσιωδῶς τοῦ κοσμικοῦ καὶ κατὰ τὸ τυπικόν, ὀνομαζόμενον Ἁγιοπολιτικόν. Τὸ ἀσματικὸν δὲ σύστημα τῶν κοσμικῶν ἐκκλησιῶν συνέκειτο ἐκ τῆς καλουμένης ἀσματικῆς ἀκολουθίας, ἤτις διηρεῖτο εἰς ἀσματικοὺς ἐσπερινοὺς καὶ ἀσματικοὺς ὁρθρους, ὧν περιγραφὴν ἀκριδῆ τοῦ τυπικοῦ διέσωσεν ἡμῖν μόνος ὁ Συμεὼν Θεσσκλονίκης. Τῆς ἀσματικῆς δὲ ταύτης ἀκολουθίας ἀνεκαλύρθησαν παρ ἡμῶν κατὰ τὸ παρελθὸν ἔτος μόνον δύο ἀσματικοὶ ἐσπερινοὶ πλήρεις μετὰ τοῦ τυπικοῦ, παρασεσημασμένοι μουσικοῖς σημείοις, περὶ ὧν θέλομεν πραγματευθῆ προσεχῶς.

"Η γραμμική δὲπερασημαντική, ην ὁ Hucbald καὶ οὐχὶ ὁ Guido ἐπανείφερεν εἰς χρησιν ἐν τῆ 'Ρωμαϊκῆ ἐκκλησία, μεταχειριζομένη πρὸ ταύτης τὰ «Νεύματα», ὧν ἡ ἐξήγησις δὲν εἶνε εἰσέτι ἐντελῶς ἐξηκριδωμένη, δὲν ἐξήρκει ἐν ἡ τότε εὐρίσκετο καταστάσει νὰ παρασημάνηοὖτε τὸ μελικὸν οὖτε τὸ τούτου πολυπλοκώτερον καὶ πλουσιώτερον ἀσματικὸν σύστημα τῆς ἰερᾶς μελοποιΐας, καὶ κατὰ φυσικὴν συνέπειαν ἐγκατελείφθη μὲν κατὰ τὴν ἐποχὴν πιθανὸν τοῦ Χρυσοστόμου, ἀλλὰ καὶ δὲν ἐλησμονήθη παντελῶς, ὧσπερ καὶ τὸ πυθαγόρειον καὶ ἐν τῆ ἐλληνικῆ, ἐκκλησία, ὡς τὸ ἀνωτέρω τέταρτον σχῆμα ἀποδεικνύει. 'Αλλ' οὐδὲ ἡ παρὰ τῷ 'Ανωνύμω συμπεπληρωμένη πυθαγόρειος παρασημαντικὴ ἦν ἀποχρῶσα διὰ τὸ μελικὸν καὶ μάλιστα τὸ ἀσματικὸν ἡ θυμελικὸν σύστημα τῆς εὐμελοῦς καὶ ὁργανικῆς πολυποικίλου καὶ κατακελασμένης μουσικῆς. 'Εκ τούτου δὲ ἀναγκαζόμεθα ἐξ ἀνάγκης νὰ παραδεχθῶμεν, ὅτι ἡ λίαν προηγμένη εὐμελὴς θυμελικὴ μουσικὴ τῶν ἐθνικῶν ἐκέκτητο ἤδη πρὸ πολλοῦ ἴδιον ἀποχρῶν παρασημαντικῆς σύ-

τάς θυμελικάς ψαλμφδίας καὶ τάς ὁρχήσεις τῶν χειρονομούντων, καὶ τάς ἐκτεταμένας ἐκφωνήσεις (φωνάς καὶ κινήσεις Β.yer)... ἀφορισμῷ καθυποδάλλουσι τὰ σημειώματα διαφόρων Πατριαρχῶν τοὺς μὴ διὰ ψαλμφδημάτων καὶ ἀλληλουαρίων λιτῶν, ψαλλομένων κατὰ τὸ θεμέλιον τῆς Ἐκκλησίας, ἐκπληροῦντας τὴν παννύχιον ψαλμφδίαν... μὴ γίνεσθαι τὰ ἱερὸ ψαλμφδήματα διὰ βοῶν ἀτάκτων καὶ ἐπιτεταμένων, καὶ τὴν φύσιν παραδιαζομένων μήτε μὴν διά τινων καλλιφωνιῶν ἀνοικείων τῆ ἐκκλησιαστικῆ καταστάσει καὶ ἀκολουθία, οἶά εἰσι τὰ θεμελικὰ μέλη, καὶ αὶ περιτταὶ ποικιλίαι τῶν φωνῶν» ὁ αὐτὸς Βαλσαμών εἰς τὸν 103 κανόνα τῆς ἐν Καρθαγένη: ὡσαύτως ἀφωρίσθησαν διὰ συνοδικοῦ σημειώματος καὶ οἱ ᾿Αναγνῶσται, οἱ κατὰ τὰ μνημόσυνα μουσικὰ λέγοντες καὶ ὀργανικὰ μυνιρίσματα, καὶ ποιοῦντες τὸν ἐπιτάφιον ἐπιγάμιον. Καὶ αὐτοὶ μὲν καλῶς ἀφωρίσθησαν. Οἱ δὲ διὰ ψαλμφδημάτων εὐλαδῶν καὶ μὴ παραδιαζομένων τὴν φύσιν, καὶ ἀλληλουαρίων ἐξεχομένων τῆς τεχνικῆς καλλιφωνίας, ῆτοι τοῦ Θεμελίου, ταῦτα ποιοῦντες κατας ἀφορίζονται. Εἰς τὸν ΙΕ΄ κανόνα τῆς ἐν ἐν Λασδικεία ὁ αὐτός. Σημείωσα

στημα, όπερ ή έκκλησία μετά του μελικού και άσματικου έζ έκείνης παρέλαθε, και δι' οὖ είνε παρασεσημασμένα ἄπαντα τὰ μουσικά, λειτουργικά τε και ὑμνολογικά χειρόγραφα τῶν Άνατολικῶν έκκλησιῶν, οὐδὲ τῶν κανονικῶν βιθλίων τῆς παλαιᾶς και νέας Γραρῆς ἐξαιρουμένων.

Τὸ σύστημα δὲ τοῦτο τῆς τῶν Βυζαντινῶν παρασημαντικῆς, ούδὲν κοινὸν ἔχον οὖτε πρὸς τὴν πυθαγόρειον, οὖτε πρὸς τὴν γραμμικὴν παρασημαντικήν, ην ή δύσις άναλαβουσα άπὸ του Huchald ανέπτυξε, και μεταγειρίζεται σήμερον, σύγκειται έκ πεντήκοντα καὶ όκτὼ σημείων, πλήν τῶν δώδεκα σημείων των διαφόρων φθορών, άτινα είσι τα έξης: "Ισον, όλίγον, όξετα, πετασθή, κούφισμα, πελαστόν, κέντημα, δύο κεντήματα, ύψηλή, ἀπόστροφος, δύο ἀπόστροφοι σύνδεσμοι, έλαφρόν, χαμηλή, πρατημοϋπόρροον, διπλη (όξετα), παρακλητική, κύλισμα, άντικενοκύλισμα, τρομικόν, έκστρεπτόν, τρομικοσύναγμα, ψηφιστόν, ψηφιστοσύναγμα, γοργόν, άργόν, σταυρός, άντικένομα, όμαλλόν, θεματισμός έσω, θεματισμός έζω, ξπέγερμα, παρακάλεσμα, ετερον (παρακάλετμα), ξηρόν κλάσμα, άργοσύνθετον, γοργοσύνθετον, έτερον γοργοσύνθετον τοῦ ψαλτικοῦ (=κσματικοῦ), ουράνισμα, ἀπόδερμα (ἀπότερμα ἡ ἀπόδομα), θές καὶ ἀπόθες, θέμα ἀπλούν, χόρευμα, ψηφιστοπαρακάλεσμα, τρομικοπαρακάλεσμα, πίεσμα, σεζομα, σύναγμα, έναρξις, βαρεΐα καὶ λύγισμα. Τὰ πλεΐστα μέν τῶν σημείων τούτων, σημαίνοντα ώρισμένως μόνον διάφορα μεγέθη χρονικά, άκριδώς ώσπερ τὰ τῆς σημερινῆς δυτικῆς μουσικῆς, ῆτοι ἐπεκτάσεις, διαιρέσεις καὶ ύποδιαιρέσεις τοῦ χρόνου, βραχείας βραχυτέρας βραχετών, μακράς δισήμους, τρισήμους, τετρασήμους, πεντασήμους μέχρι όχτασήμων, σημαίνουσε συζχρόνως καὶ ώρισμένα ἄμεσα καὶ ἔμμεσα διαστήματα, οἶα τὰ πρῶτα δε κατέσσαρα τῶν σημείων, τἢ προτάξει τῶν ἰδίων σημείων τῶν ἐπτὰ τοῦ διὰ πασῶν είδῶν τῶν τριῶν γενῶν, διατονικοῦ, γρωματικοῦ καὶ έναρμονίου, έχόντων την αύτην άκριδως σημασίαν, ην καλ αι καλούμεναι «κλειδές» της δυτικης σημερινης μουσικης. \*Αλλα τινά έκ των σημείων τούτων δηλούσι σγχρόνως ού μόνον ώρισμένα γρονικά μεγέθη και ώρισμένα άμεσα καὶ ἔμμεσα διαστήματα τῆ προτάξει τοῦ ίδίου σημείου ἐκάστης τῶν κλιμάκων των τριών γενών, άλλὰ συγχρόνως καὶ διαφοράν φωνής έν τή έξαγγελία των οθόγγων. άλλα δ' έξ αύτων δηλούσι συγχρόνως μόνον χρονικά μεγέθη, συμφωνίας και φθάρματα, άλλα μόνον χρονικάς διαιρέ-

ταῦτα . . . καὶ διὰ τοὺς λαϊκοὺς τοὺς χοροστάτας τῶν κουδακίων (κονδῶν Βεγεί), τοὺς ἐπ' ἐκκλησίας, καὶ ἐν ταῖς ἀγοραῖς δομιστικεύοντας ἀσαύτως σημείωσαι, ὅτι καὶ τὰ τῶν ψαλτῶν μινυρίσματα καὶ τὰ θυμελικὰ μελωδήματα πάντη κεκώ-λυνται (ἔπιθι καὶ Ϭ΄. πραγμ. σελ. 34 — 35.) Αἰ μαρτυρίαι δὲ αὖται μετὰ τῶν ἐν τῆ Ϭ΄. πραγμ. δημοσιευθεισῶν πείθουσιν ἀποχρώντως, ὅτι ἐν τοῖς μουσικοῖς χειρογράφοις διεσώθη ἡμῖν οὐ μόνον ἡ ἰερὰ, ἀλλὰ καὶ ἡ βέδηλος τῶν Βυζαντινῶν μουσική, πρὸς δὲ τούτοις, ὅτι ὑπῆρχον ἴδιοι τῆς ἰερᾶς μελοποιίας κανόνες.

σεις καὶ χειρονομίας, καὶ ἄλλα μόνον ὑποδιαιρέσεις καὶ ἀναλύσεις τῶν βραχειῶν εἰς βραχυτέρας κτλ. Μόνον δὲ τὰ πρῶτα δεκατέσσαρα, διαιρούμενα καὶ εἰς ἀνιόντα καὶ κατιόντα ἀμέσων καὶ εμμέσων διαστημάτων δηλωτικά, εἶνε φωνητικά, τὰ δὲ λοιπά, ὑποστάσεις μεγάλαι καλούμεναι, εἰσὶ κυρίως ἄφωνα καὶ μέλη, ἡυθμικὰ δὲ καὶ δηλωτικὰ τῶν συμφωνιῶν καὶ φθαρμάτων καὶ τῶν τεσσάρων τόπων τῆς φωνῆς κτλ. Τὰ τῶν ἐμμέσων δὲ διαστημάτων σημεῖα δηλοῦσι κανονικὰ παρηυξημένα καὶ ἡλαττωμένα (ὑποσεσυρμένα, ἐκ συμφθάρσεως) διαστήματα ἀπὸ τοῦ διὰ τριῶν μέχρι τοῦ διὰ δέκα καὶ τεσσάρων ἐπὶ ἐκάστου τῶν τεσσάρων τῆς φωνῆς τόπων, ῆτοι τὰ ἔμμεσα διαστήματα εξ κατὰ συνέχειαν διὰ πασῶν. Ἐκ τῶν σημείων τούτων τὸ μὲν ἀνεπιτήδευτον καὶ τὸ μελικὸν ἢ ἀγιοπολιτικὸν σύστημα μετεχειρίζονται μόνον εἴκοσι καὶ ὀκτώ, τὸ δὲ ἐκφωνητικὸν μόνον δέκα καὶ πέντε, τὸ δὲ ἀσματικὸν ἄπαντα.

Ή παρασημαντική δε αύτη, θαυμασία καὶ εύφυεστάτη έπινόησις, δυναμένη νὰ δηλώση πᾶσαν πλοκήν φθόγγων καὶ πᾶν μελικόν καὶ φυθμικὸν σχημα, παραδαλλομένη πρὸς τὴν σημερινὴν τῆς δύσεως οὐ μόνον εἶνε ισοβάθμιος, άλλα και ύπερέχει ταύτης έν τισιν, ώς κεκτημένη μείζονα κοσμοπολιτικήν άξίαν. Μεταχειρίζεται μέν καὶ αὖτη, ὤσπερ ή σήμερον δυτική, κλείδας και σημεία, άλλα τα μέν σημεία (notes) της δυτικής σημαίνουσι μόνον ώρισμένας χρονικάς διαιρέσεις, τῆς δὲ βυζαντινῆς τὰ άνιόντα και κατιόντα, άμεσά τε και έμμεσα, σημαίνουσιν ου μόνον ώρισμένας χρογικάς διαιρέσεις καλ υποδιαιρέσεις, διά δὲ τῶν προτασσομένων κλειδών και ώρισμένα ἄμεσα και ἔμμεσα διαστήματα, άλλά και διαφοράν φωνής έν τη έξαγγελία έκαστου φθόγγου, της δυτικής μεταχειριζομένης σημεζα μέν διά την γρονικήν διαίρεσιν, γραμμάς δέ και τάς τούτων μεταξύτητας διά τὴν δήλωσιν τῶν διαστημάτων, τῶν δὲ σημείων τῆς διαφόρου εκάστου τόνου έξαγγελίας σχεδόν είπειν στερουμένης. ὁ δὲ ἀριθμός των σημείων της βυζαντινής είναι μικρότερος των της σήμερον δυτικής. Πρός δὲ τούτοις ὑπερέχει ἡ βυζαντινή και κατὰ τὴν συντομίαν καὶ οίκονομίαν του γώρου. "Ωστε έν τη ταξεινομίσει των διαφόρων συστημάτων τῆς παρασημαντικῆς, διὰ τοὺς ἐκτεθέντας λόγους ἡ μὲν τῶν Βυζαντινῶν κατέχει την πρώτην θέσιν, ή δε σήμερον γραμμική της δύσεως την δευπέραν καὶ ἡ πυθαγόρειος τὴν τρίτην.

Ή μεν τῶν Βυζαντινῶν παρασημαντική, προσφορωτάτη ἰδίως διὰ τὴν ὁργανικὴν τὴν καὶ κυρίως μουσικήν, ἔχει μείζονα κοσμοπολιτικὴν τῆς δυτικῆς ἀξίαν, ἄτε δυναμένη νὰ παρασημάνη οἰανδήποτε διαστηματικὴν διαίρεσιν πάσης μουσικῆς παντὸς ἔθνους διὰ μόνης τῆς προτάξεως ἰδίας κλειδός, δηλούσης τὴν διαστηματικὴν οἰαςδήποτε κλίμακος τελείας ἢ ἀτελοῦς, ἡητῆς ἢ ἀλόγου διαίρεσιν, ἀρκεῖ μόνον νὰ ὑπάρχη ὅργανον τοιαύτης διαιρέσεως ἡ δὲ σήμερον δυτικὴ πρὸς τοῦτο ἤθελεν ἔχει ἀνάγκην τοσούτων

κκόμη φθορικών σημείων, (ὑποσυρών),¹ ὅσαι διαστηματικαὶ διαιρέσεις κλιμάκων δυνατὸν νὰ ὑπάρχωσιν διαφόρου ἐπὶ μέρους ἢ καθόλου μουσικοῦ κανόνος, οἷος ὁ τῶν Τούρκων καὶ ὁ ἰδίως, τῶν Κινέζων, καὶ εἴ τινες ἄλλοι. Ἡ δυτικὴ μουσικὴ δύναται μὲν νὰ σημάνη μόνον τὰ σήμερον ἐν χρήσει παρὰ τοῖς ἐσπερίοις διατονικὰ καὶ χρωματικὰ διαστήματα, άδυνατεῖ δὲ νὰ παρασημάνη ἄλλως τὰς διέσεις (τριτημόρια καὶ τεταρτημόρια) τῶν ᾿Αρχαίων καὶ Βυζαντινῶν τοῦ ἐναρμονίου καὶ τοῦ χρωματικοῦ γένους μετὰ τῶν χροῶν τούτων τε καὶ τοῦ διατονικοῦ, τὴν ἀρμονικὴν τριδίεσιν, καὶ πενταδίεσιν καὶ ἐπταδίεσιν, τὰς μικτὰς καὶ τὰς νεωστὶ ἐν τῷ ἀσματικῷ συστήματι ὑφ ἡμῶν ἀνακαλυφθείσας τοῦ κοινοῦ γένους κλίμακας τῶν ἀρχαίων καὶ βυζαντινῶν, εἰ μὴ προσθέτουσα πλῆθος φθορικῶν σημείων, καὶ ὑποσυρῶν, τὰ ὁποῖα ἡθελον καταστήσει αὐτὴν λίαν πολύπλοκον καὶ δυσμαθῆ, τῆς βυζαντινῆς πρὸς τοῦτο μόνον κλεΐδας ἰσαρίθμους τοῖς εἶδησι τῶν διαφόρων διὰ πασῶν μεταχειριζομένης, καὶ οὕσης ἐπιδεκτικῆς πάσης περαιτέρω τελειοποιήσεως, ἀναλόγου τῶν ἀπαιτήσεων τῆς προόδου τῆς μουσικῆς.

Τὰ μουσικὰ δὲ σημεῖα τῆς ἱερᾶς ταύτης τῶν Βυζαντινῶν παρασημαντικής, δι' ών είναι παρασεσημασμένα πολυπληθή λειτουργικά καὶ ύμνολογικά γειρόγραφα, έξ ὧν έρεύνησα ύπὲρ τὰ ἑξακόσια έν ταῖς ὑπ' έμοῦ έπισκεφθείσαις βιθλιοθήκαις τῆς Δύσεως καὶ Άνατολῆς, περιλαμθάνοντα άναριθμήτους μελφδίας δέκα καὶ τριῶν αἰώνων, παρέσχον πάντοτε πράγματα είς τοὺς διφήτορας τῆς μεσαιωνικῆς μουσικῆς, καὶ είς τοὺς περὶ τὴν παλαιογραφίαν, ής μέρος έπίσης άποτελοῦσιν, κατανοήσαντας μέν άπογρώντως την μεγίστην αύτων άξίαν διὰ την ίστορίαν της μουσικής, ήτις άργεται χυρίως έν τη Δύσει άπὸ τοῦ Guido d'Arezzo, άλλὰ μεθ' ὅλων τῶν έπιμόνων αύτων έρευνων πρός άνεύρεσιν της σημασίας των σημείων ούδέν κατορθώσαντας. Μουσικοῖς δὲ σημείοις εἶνε παρασεσημασμένα ἐκεῖνα μόνον τῶν λειτουργικῶν καὶ ὑμνολογικῶν γειρογράφων, τὰ ὁποῖα ἦσαν ώρισμένα χυρίως διὰ τὴν χρῆσιν τῶν ἐκκλησιῶν, περιέχοντα τὰς ὑπὸ τῶν Ανατολικών έκκλησιών άνεγνωρισμένας ύμνωδίας καὶ άκολουθείας, έν αίς ύπάρχουσι καὶ οὐκ ὁλίγα ἀνέκδοτα ἐφύμνια τῶν ψαλμῶν καί τινα στιχηρά.

Ή βυζαντινή δὲ παρασημαντική αὖτη μετὰ τὴν ἄλωσιν τῆς Κωνσταντινουπόλεως ἀρξαμένη κατ' ὀλίγον νὰ καθίσταται ἀκατάληπτος ἔνεκα ἐλλείψεως συστηματικῆς διδασκαλίας² καὶ τῆς ἐπελθούσης παγυλωτάτης

<sup>1</sup> Οἱ ὅροι «ὑποσυρὰ» καὶ «ὑποσύρειν» ἀπαντῶσιν ἐν ἀνεκδότοις μουσικαῖς πραγματείαις τῶν βυζαντινῶν, καὶ σημαίνουσι τὰ ἐλάττονα τοῦ τόνου διαστήματα, τὸ μεῖζον καὶ ἔλαττον ἡμιτόνιον, τὴν τεταρτημόριον καὶ τριτημόριον δίεσιν κτλ. Ἐν τοῖς λεξικοῖς δὲν ἀναφέρεται καὶ εἶνε ἄγνωστος ἡ σημασία αὕτη τῆς λέξεως.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ματθ. Καμαρεώτης Θρήνος εἰς τὴν άλωσιν Κωνσταντινουπόλεως, σελ. 1065: Τὸ τῆς ἐκκλησίας ἔνθεόν τε καὶ ὑψηλὸν καταβέβληται σχήμα ὁ ἀπὸ γῆς ὕμνος

άμαθείας τῶν μετὰ τὴν ἄλωσιν ἱεροψαλτῶν, έγκατελήφθη κατὰ τὰς άργὰς τοῦ λήγοντος αίωνος, πολύ πρότερον παντελώς άκατάληπτος καταστάσα, ώς έν τη Β΄. πραγματεία διά μακρών άποδείξαντες έγομεν άντικατέστη δὲ ὑπὸ νέου, ἐκ 15 μὲν μόνον σημείων συγκειμένου, τῆ πτωχεία δὲ καὶ τοῖς. άπειροχάλοις αύτοσχεδιάσμασι τῆς δεινῶς καταπεσούσης προτέρας εὐρύθμου και εύμελους ίερας μουσικής κατά τὸ μετά τὴν ἄλωσιν γρονικόν διάστημα άνταποκρινομένου συστήματος παρασημαντικής, και έσφαλμένης άκουστικής θεωρίας κατά τὰς ἀργὰς τοῦ φθίνοντος αἰῶνος, ὡς διὰ βραγέων έν τη Β΄. πραγματεία έξεθέσαμεν, ὑπὸ τριῶν ἱεροψαλτῶν, τοῦ Γρηγορίου πρωτοψάλτου της έν Κωνσταντινουπόλει Μ. Έκκλησίας, τοῦ Χουρμουζίου, γαρτοφύλακος καὶ Χρυσάνθου τοῦ ἐκ Μαδύτων, ὕστερον Μητροπολίτου Δυρραγίου, άνθρώπων άμοίρων πάσης συστηματικής παιδείας, καὶ πρὸ παντὸς ἄλλου μουσικῆς. Ἡ θεωρία δὲ τῆς παρασημαντικῆς καὶ άκουστικής ταύτης περιέγεται έν δύο συγγράμμασι τοῦ Χρυσάνθου, έξ ὧν ήρύσθησαν καὶ ἀρύονται τὰς γνώσεις καὶ τὸ περιεχόμενον αὐτῶν ἄπαντα τὰ ὑπὸ ἱεροψαλτῶν μέχρι τοῦδε ἐκδεδομένα θεωρητικὰ τῆς ἀτέχνου τέχνης καὶ ἀθεωρήτου αύτῶν θεωρίας, τεκμήρια παχυλωτάτης μουσικῆς άμαθείας, ἀπειροκαλίας καὶ οἰήσεως. Τῶν δύο τούτων συγγραμμάτων τοῦ Χρυσάνθου τὸ μὲν ἐπιγεγραμμένον «Είσαγωγὴ είς τὸ θεωρητικόν καλ πραγματικόν της μουσικής,» έξεδόθη έν Παρισίοις τῷ 1822 παρὰ τῷ Rignaux, τὸ δὲ «Μέγα θεωρητικόν», τῷ 1833 ἐν Τεργέστη.

"Η τε παρασημαντική καὶ άκουστική θεωρία ή άρμονική, ή ὑπὸ τῶν τριῶν ἀνωτέρω ἱεροψαλτῶν δημιουργηθεῖσα, οὐδὲν ἔχει κοινὸν πρός τε τὴν προτέραν παρασημαντικήν καὶ άρμονικήν τῶν Βυζαντινῶν, εἰμὴ πρὸς μὲν τὴν πρώτην τὰ ὀνόματα τῶν σημείων, ἃ έξ ἐκείνης εἰς ἄλλην ὅμως σημασίαν παρέλαδε, πρὸς δὲ τὴν δευτέραν τὰ ὀνόματα τῶν ήχων, ἀλλ' ἀμφότερα ἐν διαφόρω σημασία καὶ ἐννοία. "Οτι δὲ ἡ ὑπὸ τούτων δημιουργηθεῖσα

Θεῷ ἀναπεμπόμενος, τἢ ἀγγελικῇ προσαμιλλώμενος πολιτεία καὶ μελῳδία κατεσιγάσθη.» 'Ανδρονίκου Καλλίστου Μονῳδία ἐπὶ τῇ δυστυχεῖ Κωνσταντινουπόλει σελ. 1134: Νῦν γὰρ ἡ κοινὴ τῶν 'Ελλήνων ἐστία, ἡ διατριδὴ τῶν μουσῶν, ἡ τῆς ἐπιστήμης ἀπάσης διδάσκαλος, ἡ τῶν πόλεων βασιλὶς ἐάλω... Ποῦ δὲ τὰ φυσικὰ προδλήματα καὶ ζητήσεις καὶ λύσεις τὴν ἔξιν ὑπερδαίνοντα, καὶ διαιρέσεις καὶ μουσικῆς ἀναλογίαι καὶ φθόγγοι καὶ γεωμετρίας σχηματισμοὶ καὶ λόγοι καὶ ἀστέρων αἰτίαι καὶ δρόμοι»; Βησσαρίων, 'Εγκύκλιος πρὸς τοὺς "Ελληνας σελ. 452: 'Αλλά νῦν (φεῦ τῶν κακῶν) οὐ τὴν ἀρχὴν ἀπωλέσαμεν καὶ δουλείας πειρώμεθα, καὶ ταύτης δεινῆς τε καὶ χαλεπῆς, βαρδάρων τε καὶ ἀνόμων ἀνδρῶν (οἴμοι!) δεσποζόντων ἡμῶν. Καὶ οὐ τοῦτο μόνον, ἀλλά καὶ σοφίας οὐδ' ἔχνος ἔμεινε παράγε τοῖς ἡμετέροις, εἰωθείας γε τῆς ἐπιστήμης μετά τὴν τῶν ἀναγκαίων κτῆσιν ζητείσθαι καὶ ἐπιγίνεσθαι. 'Ων νῦν ἡμῖν ἐκλιπόντων διὰ τὴν τοῦ γένους δουλείαν, καὶ τὴν αὐτῷ ἐπομένην καὶ συνοῦσαν πενίαν, οὐδεὶς λόγος σοφίας, οὐδεμία ζήτησις ἐπιστήμης.

παρασημαντική και άκουστική θεωρία, ώσπερ και ή σήμερον ίσγύουσα άπειρόχαλος και άτεχνος μελοποιία, ούδεν πρός την βυζαντινήν έγουσι κοινόν, καλ ότι είνε καλ νέα ίδία αύτων έπινόησις, άπεδείζαμεν διά μακρών έν τη Β. πραγματεία το ομολογεί δε ρητώς και σαφώς και αυτός ο Χρύσανθος, έν μέν τῷ πρώτω συγγράμμαιι λέγων: «'Ανοήτως τινές τὸ έζήτηασαν θέλοντες νὰ παραβάλλωσι τὴν μουσικήν ΜΑΣ μὲ τὴν εύρωπαϊκήν. αμόλις έβγηκεν άπὸ τὰ σπάργανα, καὶ έρωτῶσι διατί δὲν ἔγει άνδρικὴν «ήλικίαν.» "Ότι δὲ καὶ ἡ ὑπὰ αὐτῶν συστάσα άκουστική θεωρία εἶνε οιάφορος κατα τα οιαστηματα, ων το ημαρτημένον και άλογον απεσέιξαμεν καὶ έξεθέσαμεν ώσαύτως έν τῆ B' πραγματεία (σελ. 45-72), τὸ δμολογεί έν τῷ δευτέρω αὐτοῦ συγγράμματι ὁ αὐτὸς Χρύσανθος λέγων: «Πρέπει τις νὰ διδαχθη νὰ ψάλλη τὴν κλίμακα ἀπὸ ψάλτην Ελληνα, «προσέχων καλῶς εἰς τὴν προφοράν, ἐπειδὴ ὁ άλλοεθνὴς μουσικὸς ψάλ-«λων δεν φυλάττει τὰ διαστήματα.» Κατὰ ταῦτα δέ, ἐπειδή πᾶσι γνωστὸν είνε, ὅτι ἡ τῆς Δύσεως, ὡς καὶ ἡ τῶν Πέρσων καὶ ᾿Αράδων μουσική, έχει τὸν αὐτὸν μουσικὸν κανόνα τῶν Άργαίων καὶ Βυζαντινῶν, καὶ τὰ αὐτὰ διαστήματα ἔν τε τῷ διατονικῷ καὶ γρωματικῷ συντόνῳ, ἡ σήμεςον ἄρα ίερὰ τῆς Ανατολικῆς έκκλησίας μουσική, κατὰ τήν ἡητὴν ταυτηνμαρτυρίαν διαφέρουσα τῆς τῶν ἀλλοεθνῶν, καὶ οἴαν εὐρίσκομεν αὐτὴν έν τοῖς ἀνωτέρω εἰρημένοις καὶ λοιποῖς ὕστερον ἐκδεδομένοις θεωρητικοῖς τῶν ἱεροψαλτῶν, οὐδέν, ὡς διὰ μακρῶν ἀπεδείξαμεν ἐν τῆ Β. πραγματεία, κοινόν έχει πρός ούδεμίαν των καταλεγεισών μουσικών, άλλὰ είνε πράγματι άλλόχοτος τραγέλχφος, μίγμα χαὶ χράμα διαφόρων μουσιχῶν χανόνων, **ἀσυμφώνων και έλλειπών** συστημάτων, στερουμένη τοῦ τελείου διὰ τεσσάρων, πέντε διὰ και διὰ πασῶν, ή δὲ μελοποιΐα αὐτῆς ἀπειρόκαλα αὐτογγεδιάσματα άνθρώπων στερουμένων παντελώς μουσικής συνέσεως καὶ εὐμουσίας, γυμνά μέν παντός καλλονής στοιγείου, πάσης δέ άναλογίας καὶ εύρυθμίας έν τε τῷ μελικῷ (στιγηραρικῷ) καὶ ἀσματικῷ (ψαλτικῷ, παππαδικώ), πλην ολιγίστων έξαιρέσεων έπὶ των δακτύλων άριθμουμένων έν τῷ κεγυμένω (είρμολογικῷ), ἀνάρμοστα δὲ παντελῶς τῆ ἱερᾳ μουσικῆ, καὶ άπρεπή τῷ ταύτη προσήκοντι σεμνῷ καὶ μεγαλοπρεπεῖ χαρακτήρι, περί ών θέλομεν πραγματευθή προσεχώς έν έκτάσει έπι τη βάσει νεωστί άνευρεθεισών πηγών.

Εἴπομεν ἀνωτέρω, ὅτι ἡ μελοποιία τῶν ἀνατολικῶν ἐκκλησιῶν διαιρεῖται εἰς κεχυμένην (χῦμα), μελικήν καὶ ἀσματικήν, ἢ μᾶλλον εἰς εὕ-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Θαυμάζομεν, πῶς οἱ ἀρμόδιοι ἐπιτρέπουσιν εἰσίτι νὰ διδάσχωνται ἐν τοῖς διδασχαλείοις τοιαῦται ἀλλόχοτοι θεωρίαι ψευδέσταται χαὶ ἀπειρόχαλοι, χαίτοι εὖ εἰδότες, ὅτι ἡ ὑψίστη ἀποστολή τῶν σχολείων εἶνε νὰ χαταστήσωσ: τοὺς διδασχομένους λογιχούς, τοιούτους δῆλον ὅτι, ὥστε ἡ γνῶσις αὐτῶν νὰ εἶνε ἀληθής, ἡ βούλησις καὶ πρᾶξις ἀγαθή, καὶ τὰ συναισθήματα χαλά.

ρυθμον καὶ εύμελη, ών αὶ μὲν δύο πρώται μετεχειρίζονται όλιγώτερα, ὁ δε άπαντα τὰ 64 σημεία. Πιλην δε των τριών τουτων είδων της μελοτοιίας ή 'Ανατολική έκκλησία ποιεί γρησιν καὶ άλλου είδους, καθ' ὁ άνεγινώσκοντο τὰ βιβλία τῆς παλαιᾶς καὶ νέας Γραφῆς, καὶ ἐξηγγέλλοντο αἱ ἐκφωνήσεις των ίερέων και διακόνων έν τη λειτουργία, οπερ προς διάκρισιν ονομάζομεν έχφωνητικόν. Έχφωνως δε άνεγινώσκοντο και ψαλμοί και εύγαί, ως και σήμερον έτι συνειθίζουσί τινες έν ταῖς μοναῖς. Τὸ έκφωνητικὸν δὲ τοῦτο σύστημα, μεταχειρίζεται ἔνδεκα ἔως δεκαπέντε περίπου σημεΐα, ων τὰ ὀνόματα καὶ σγήματα έδημοσίευσεν ὁ κ. Παπαδόπουλος ὁ Κεραμεύς έν αύτεκμάγματι, χαριζόμενος, ώς λέγει ήμῖν, έν τῆ Μαυρογορδατείω βιβλιοθήκη. 'Αλλά και ήμεῖς προ τριῶν έτῶν έρευνῶντες τὰ χειρόγραφα της έν τη Έθνικη έλληνικη βιδλιοθήκη θετταλικής συλλογης, είχομεν ευρόντες όμοιον απόσπασμα πολύ πρότερον τοῦ είρημένου Παπαδοπούλου, καθ' δ τὰ ὀνόματα τῶνσημείων τοῦ ἐκφωνητικοῦ είσὶ τὰ ἑξῆς: όξεῖα, βαρεῖα, συρματική, τελεία, παρακλητική, κρεμαστόν, κεντήματα δύο, και κεντήματα τρία, απόστροφος, όξεῖα διπλη, βαρεῖα διπλη, άπόστροφοι δύο, ὑπόκρισις έκ δύο καὶ έκ τριῶν ἀποστρόφων τὸ δὲ ὑπὸ τοῦ x. Παπαδοπούλου δημοσιευθέν άναφέρει έπλ πλέον το σημεῖον, «Σύνεμβα», οπερ δεν άναφερεται μεν εν τῷ ἡμετέρω άποσπάσματι, ευρομεν ὅμως αύτὸ ἔν τισι τῶν πολυαρίθμων μουσικοῖς σημείοις παρασεσημασμένων εὐαγγελίων τῶν τῆς Δύσεως καὶ ἀΑνατολῆς βιβλιοθηκῶν. Τινὰ τῶν σημείων τούτων διαφέρουσι κατά τὸ σχήμα έν τοῖς εὐαγγελίοις τῶν διαφόρων αίψνων τὸ άργαιότερον δε γειρόγραφον, έν ῷ εὖρηνται τὰ σημεῖα τοῦ έκφωνητικοῦ τούτου συστήματος είνε κατά τὸν Burney ὁ κῶδιξ Έφραλμ τῆς βιβλιοθήκης τῶν Παρισίων (A general history of musik τομ. ΙΙ), οδτινος την σχετικήν περικοπήν έχομεν έν τη έναισίμφ πραγματεία («Ueber die altgriechische musik in der griechischen Kirche σελ. 129 München 1874) δημοσιεύσαντες.

Τὸ έκφωνητικὸν δὲ τοῦτο είδος οὖτινος ἔχνη μὲν σώζονται καὶ σήμε-

<sup>&#</sup>x27; Τὴν διπλην βαρεῖαν ὡς τόνον προσφδιακὸν εύρισκομεν μεταχειριζομένην ἐν Εὐαγγελίφ τοῦ δωδεκάτου αἰῶνος, ἐξ οὖ ἀπεστάλλησαν ἡμῖν ὑπὸ τοῦ ἡμετέρου ἀδελφοῦ ἐσχάτως τέσσαρα φύλλα, ἐν οἰς φέρουσι διπλην βαρεῖαν οἱ σύνδεσμοι δ έ,
μ ἡ καὶ ὰ ν τῶν ἐξης φράσεων. «'Ο δὲ' εἶπεν αὐτοῖς», «Οἱ δὲ' εἶπον αὐτῷ», «Οἱ
δὲ' περισσῶς ἐξεπλήσσοντο», «Οἱ δὲ' ἐσιώπων», «'Ο δὲ' ἀποδαλὼν τὸ ἰμάτιον»,
«Οὐ μἡ' τελέσητε τὰς πόλεις τοῦ 'Ισραήλ», «'Εως ὰ'ν ἔλθη ὁ ψἰὸς τοῦ ἀνθρώπου»
κτλ. Τὸ χειρόγραφον δὲν φέρει μουσικὰ σημεῖα οὐδὲ τὸ ὑπογεγραμμένον ι, ὅπερ
ἡρξαντο νὰ ὑπογράφωσι ἀπὸ τοῦ 12ου μ. χ. αἰῶνος γενικῶς, καὶ εἶνε γεγραμμένον μετὰ πάσης ὀρθογραφικῆς ἀκριδείας, καλλιγραφίας καὶ καθαρότητος. 'Η διπλη δὲ βαρεῖα ἐλήφθη ἐκ τῆς μουσικῆς παρασημαντικῆς, ὡς καὶ ἡ ὀξεῖα (προσφδία), βαρεῖα, καὶ περισπωμένη (προσφδία ὀξυδαρεῖα, κεκλασμένη), περὶ ὧν προσεχῶς ἐν τῆ ἐρμηνείᾳ τῆ παρασημαντικῆς.

ρον έν τε τη 'Ανατολική και δυτική έκκλησία, ούχι δι και ή παρασημαντική αύτου, ύπηργε καὶ έν τη άργαιότητι καταλεγόμενον μεταξύ τῆς συνεγούς και διαστηματικής κινήσεως της φωνής, περί οδ ο μέν 'Αριστείδης ὁ Κοϊντιλιανὸς έν τῷ Α΄. περὶ μουσικῆς λέγει: « Τῆς δὲ (κινήσεως) «της φωνης ή μέν άπλη πέφυκεν, ή δὲ ούγ άπλη καὶ ταύτης ή μέν συ-«νεχής, ή δὲ διαστηματική, ή δὲ μέση συνεχής μὲν οὖν έστι φωνή ή «τάς τε άνέσεις καὶ τὰς έπιτάσεις λεληθότως διά τε τάγους ποιουμένη, «διαστηματική δὲ ή τὰς μὲν τάσεις φανερὰς ἔχουσα, τὰ δὲ τούτων μέτρα «λεληθότα, μέση δὲ ἡ έξ άμφοῖν συγκειμένη ἡ μέν οὖν συνεχής έστιν • ή διαλεγόμεθα, μέση δὲ ή τὰς τῶν ποιημάτων ἀναγνώσεις ποιούμεθα, αδιαστηματική δε ή κατά μέσον των άπλων φωνών ποσά ποιουμένη δια-«στήματα καὶ μονάς, ήτις καὶ μελωδική καλεῖται.» "Ομοια τούτοις άναφέρει ὁ Βοήθιος έν τῆ 'Αρμονικῆ αύτοῦ έκ τοῦ 'Αλβίνου, μουσικοῦ λατίνου, λέγων: His (ut Albinus automat) additur tertia differentia, quae «medias voces possit iucludere, quum scilicet heroum poemata legimus, neque continuo cursu, ut prosam, neque suspenso sen-«gniorique modovocis, ut canticum.» Την μέσην δὲ ταύτην τῆς φωνής χίνησιν άναφέρει χαὶ ὁ ᾿Αριστόξενος (9, 27) διὰ τῶν ἑξής: «Τὴν «μέν οὖν συνεχή κίνησιν λογικήν είναι φαμέν. διαλεγομένων γάρ ήμῶν «ούτως ή φωνή κινείται κατά τόπον, ώστε μηδαμού δοκείν ίστασθαι. «Κατὰ δὲ τὴν ἐτέραν, ἢν ὀνομάζομεν διαστηματικήν, ἐναντίως πέφυκε αγίγνεσθαι άλλὰ γὰρ ἴστασθαί τε δοχεῖ, χαὶ πάντες τὸν τοῦτο φαινόμε-«νον ποιείν ούκετι λέγειν φασίν, άλλ' ἄδειν Διόπερ έν τῷ διαλέγεσθαι «φεύγομεν τὸ έστάναι τὴν φωνήν, ᾶν μὴ διὰ πάθος ποτέ είς τοιαύτην «χίνησιν άναγχασθώμεν έλθεῖν, έν δὲ τῷ μελφδεῖν τοὐναντίον ποιοθμεν.» Τῆς μέσης δὲ ταύτης φωνῆς έποίει χρῆσιν καὶ ἡ ἡητορικὴ κατὰ τὸν Λογγενον εν τῷ περὶ ὑποκρίσεως (σελ. 312 έκδ. Spengel) λέγοντα τάδε: «Οίχτιζόμενον δε δετ μεταξύ λόγου και ώδης τον ήχον ποιήσασθαι ουτε «γάρ διαλεγόμενός έστιν άναπείθει γάρ οίκτος έξάδειν, όθεν άρχαί μου-«σικής γαρμονή τε καὶ λύπη, τοῦ φθέγματος ἐπεγειρομένου πρὸς τὴν «μεταδολήν τῆς λέξεως ουτε δή ἔοιχεν, άλλὰ πίπτει μεταξύ τούτων «δρόμος δὲ οὐ πρέπων ἐν τῷ τοιούτῳ μέρει, πλὴν εί τοὺς ἐπιλόγους δεή-«σειεν ού κατ' οίκτον, άλλά κατά τὸ θυμοειδές διατίθεσθαι.» 'Ωσαύτως δὲ καὶ ὁ Άριστοτέλης ἐν τῷ Γ. τῆς ἡητορικῆς τοιοῦτόν τι, νομίζομεν, έννοεῖ περὶ ὑποκρίσεως πραγματευόμενος καὶ λέγων: «\*Εστι δὲ αὕτη μὲν »(ή ὑπόχρισις) έν τῆ φωνῆ, πῶς αὐτὴ δεῖ γρῆσθαι πρὸς ἔκαστον πάθος,

 $<sup>^{1}</sup>$  Η παρασημαντική τοῦ ἐκφωνητικοῦ συστήματος φαίνεται δτι ἦτο ἐν χρήσει καὶ ἐν τῆ Δυτικῆ ἐκκλησία, διότι ἐν μιὰ τῶν παρασημαντικῶν ταύτης, καλουμένων «Νεύματα», ἀπαντῶσι τινὰ τῶν σημείων τῆς Βυζαντινῆς.

«οδον πότε μεγάλη καὶ μικρὰ καὶ μέση, καὶ πῶς τοῖς τόνοις, οδον ὁξεία «καὶ βαρεία, καὶ μέση, καὶ ρυθμοῖς τίσι πρὸς ἔκαστα΄ τρία γάρ ἐστι περὶ «ἀ σκοποῦσι' ταῦτα δ' ἐστὶ μέγεθος, ἀρμονία, ἡυθμός.»

Τὸ χωρίον δὲ τοῦτο σγολιάζων Στέφανός τις βυζαντινὸς άγνώστου έπος ης έν τοις 'Ανεκδότοις του Κράμμερ λέγει τὰ έξης: « Έστιν οὖν ὑπό-**C**κρισις τὸ ἐκάστω πάθει κατάλληλον τὴν ἐξαγγελίαν διὰ τῆς ποιᾶς φω-«νῆς ποιεῖσθαι. Εί μὲν γὰρ τύραννον ἢ Πολυμήστορα μιμοῖτο, δεῖ μεγάλη «χρησθαι φωνή εί δε γυναϊκα, οδον Έκάθην ή Πολυξένην, μικρά καλ «οίον ύπὸ τοῦ πάθους διακοπτουμένη" άλλὰ καὶ τοῖς τόνοις χρηστέον «άρμοζόντως διά τοῦτο καὶ οἱ τὰ ἄγια Εὐαγγέλια άναγινώσκειν μαν-«θάνοντες μυούνται πρώτον τούς τόνους, όξεῖαν καὶ συρματικήν καὶ βα-«ρεΐαν καὶ τελείαν έκπαιδευόμενοι.» Συρματικήν δὲ ένταῦθα καὶ άνωτέρω όνομάζει τὴν έν τῇ γραμματικῇ καλουμένην περισπωμένην, ἥτις κατὰ την μαρτυρίαν γραμματικών τινων έκαλεῖτο ὑπὸ τῶν μουσικών «μέση», ώς σημαίνουσα τον μέσον φθόγγον ένος διά πέντε διαστήματος, ήτοι τον τρίτον, της μεν όξείας σημαινούσης τον όξυν πέμπτον, της δε βαρείας τόν βαρύν πρώτον, κατά την μαρτυρίαν Διονυσίου τοῦ Αλικαρνασσέως έν τῷ «Περὶ συνθέσεως όνομάτων» (στιχ. 58), λέγοντος τὰ ἐξῆς περί διακρίσεως διαλεκτικής καὶ μελωδικής φωνής: » Διαλέκτου μέν μέ-«λος μετρείται ένὶ διαστήματι τῷ λεγομένω διὰ πέντε ὡς ἔγγιστα καὶ «οὖτε ἐπιτείνεται πέρα τῶν τριῶν τόνων καὶ ἡμιτονίου ἐπὶ τὸ ὀξύ, οὖτε «άνίεται τοῦ γωρίου τούτου πλέον έπὶ τὸ βαρύ ού μὴν ἄπασα λέξις ἡ «καθ' εν μόριον λόγου ταττομένη έπὶ τῆς αὐτῆς λέγεται τάσεως. άλλ' ἡ αμέν έπὶ τῆς ὀξείας, ἡ δὲ έπὶ τῆς βαρείας, αὶ δὲ ἐπὶ ἀμφοῖν τῶν δὲ άμ-«φοτέρας τὰς τάσεις έχουσῶν, αί μέν κατὰ μίαν συλλαβὴν συνδιεφθαρμέανον έχουσι τῷ όξεῖ τὸ βαρύ, ᾶς δὴ περισπωμένας καλοῦμεν αἱ δὲ ἐν «ἐτέρα καὶ ἐτέρα χωρὶς ἐκάτερον ἐφ᾽ ἐαυτοῦ τὴν οἰκείαν φυλάττον φύσιν. «καὶ ταῖς μὲν δισυλλάβοις οὐδὲν τὸ διὰ μέσου χωρίον βαρύτητός τε καὶ «όξύτητος ταῖς δὲ πολυσυλλάβοις, ἡλίκαι ᾶν ὧσιν, ἡ τὸν όξὺν τόνον «ἔγουσα μία ἐν πολλαῖς ταῖς ἄλλαις βαρίαις ἔνεστιν». Κατὰ ταῦτα δὲ ή θέσις τῶν τόνων ἐν τῷ διὰ πέντε ἔγει ὡς ἐξῆς:

βαρεῖα περισπωμένη ὁξεῖα fà, sol, lâ, si, dò 
$$\frac{1}{1}$$
  $\frac{1}{1}$   $\frac{1}{2}$  γα δι κε ζω νη

Πρὸς Διονύσιον δὲ τὸν 'Αλικαρνασσέα διαφέρονταί τινες τῶν 'Αρμονι-κῶν, καθ' οὺς ἐν τῷ ἀναγινώσκειν, οὐχὶ ἐν τῷ παρασηματικῷ, ἡ μὲν ὁξεῖα σημαίνει τὸν τέταρτον ὁξὺν φθόγγον τοῦ τετραχόρδου, ἡ δὲ βαρεῖα τὸν

πρώτον βαρύν, ή δε περισπωμένη είνε σύνθετος έχ τοῦ μέσου όξυτέρου χαλ μέσου βαρυτέρου ώς έξης:

| βαρεῖα,          | περισπωμένη                                             | όξετα,1 |
|------------------|---------------------------------------------------------|---------|
| do               | ή μέση,                                                 | fa      |
| uo               | re mi                                                   | 14      |
| \                |                                                         | /       |
| Υπάτη<br>ή βαρὺς | Λιχανός<br>ξή μ. δξύτερος<br>Περιπάτη<br>ξή μ. βαρύτερ. | 7 680c  |

Τὸ χωρίον τοῦτο τοῦ Διονυσίου καὶ ἡ περὶ τετραχόρδου θεωρία τῶν 'Αρμονικῶν παρέσχον ἡμῖν τὰς πρώτας νύξεις καὶ ἀφορμὰς πρὸς ἀνακάλυψεν τῆς σημασίας τῶν σημείων τοῦ ἐκφωνητικοῦ είδους, περὶ οῦ διὰ βραχέων διελάβομεν ἐν τῆ Α. πραγματεία, εἰς ἡν παραπέμπουσιν ἐπιδοκιμάζοντες ὅ,τε σπουδαῖος εἰδήμων τῆς παλαιογραφίας V. Gardthausen
(Griechische palaeographie σελ. 260), καὶ ὁ ἐπίσης ἐντριβέστατος
περὶ τὴν παρασημαντικὴν τῆς Δυτικῆς ἐκκλησίας κατὰ τὸν μεσαίωνα
Η. Riemann (Studien zur geschichte der Notenschrift σελ. 112).

Τὸ κείμενον δὲ τῶν κατ' ἐκφώνησιν ἀναγινωσκομένων βιβλίων τῆς παλαιᾶς καὶ νέας Γραφῆς εἶνε παρασεσημασμένον διαφόρως τοῦ κεχυμένου, μελικοῦ καὶ ἀσματικοῦ: εἶνε μὲν καὶ τοῦτο διηρημένον εἰς κωλα καὶ περιόδους, ἀλλὰ μόνον ἐν τῆ ἀρχῆ καὶ τῷ τέλει ἐκάστου κώλου κεῖται τὸ αὐτὸ σημεῖον (ἄλλο ἐν ἄλλοις κώλοις) ἄνωθεν ἢ κάτωθεν, σημαῖνον ὅτι ἐν τῆ ἑξαγγελία ἐκάστου τῷν κώλων ἡ φωνὴ λήγει εἰς τὸν αὐτὸν τοῦ διὰ πασῶν φθόγγον ἢ τόνον, ἀφ' οὖ καὶ ἤρξατο, τῶν λοιπῶν τῶν κώλων συλλαβῶν, τῶν μεταξύ τῆς πρώτης καὶ τελευταίας, ἐπιτεινομένων καὶ ἀνιεμένων διὰ τῶν τόνων τῆς προσφδίας κατὰ τὴν ἀνωτέρω ἐξήγησιν τῶν 'Αρμονικῶν.

Εἴπομεν ἀνωτέρω, ὅτι τινὰ τῶν 64 σημείων τῆς βυζαντινῆς παρασημαντικῆς σημαίνουσι καὶ χειρονομίαν. Χειρονομία δὲ καὶ χειρονομεῖν παρὰ τοῖς βυζαντινοῖς σημαίνει δύο, α΄) τὴν καταμέτρησιν τοῦ χρόνου ὑπὸ τοῦ χορολέκτου ἢ ἀρχωδοῦ διὰ τῆς ποικίλου κινήσεως τῆς χειρός, ὅπερ οἱ

<sup>1</sup> Τοῦ τετραχόρδου συγκειμένου ἐκ δέκα διέσεων τεταρτημορίων, ἡ περισπωμένη, ὡς συνεφθαρμένον δηλοῦσα τὸν μέσον τοῦ τετραχόρδου, ἤτοι τὸ ἐκ τῆς συμφθάρσεως τοῦ μέσου βαρυτέρου καὶ μέσου ὀξυτέρου διάστημα, σημαίνει τὴν πέμπτην τεταρτημόριον δίεσιν ἀπότε τοῦ ὀξέος καὶ τοῦ βαρέος ἐκ τῆς θεωρίας ὸὲ ταύτης διασαφίζεται καὶ τὸ ἀρχαιότερον τῆς περισπωμένης σχῆμα  $(\Lambda, \frown)$ .

άρχαΐοι έκάλουν «σημαίνει», σημαίνεσθαι και σημασίαν» (ένεργητικώς μέν δηλούντες την «θέσιν και άρσιν σημαίνουσαν χρόνον ποδός», παθητικώς δέ την «θέσινκαλ άρσινσημαινομένην» = «γρόνον σημαντόν», τοῦ όρου «σημείου» δηλούντος ότε μεν το γραπτον (nota), ότε δε «σημείον όργήσεως», ἄλλοτε «χρόνον ποδός» = μέρος ποδός, καὶ ἄλλοτε τὴν «σημασίαν» (= dirigiren), οίον «Τροχαΐος σημαντός ὁ έξ όκτασήμου θέσεως καὶ τετρασή-»μουάρσεως, σημαντός δε καλείται ότι βραδύς ών τοίς χρόνοις έπετεχνηταίς Σχρήται σημασίαις, παρακολουθήσεως ένεκα διπλασιάζων τὰς θέσεις Αριστ. Κοϊντιλ. 37 σελ. 37), ώστε τὸ χειρονομείν έν τη σημασία ταύτη είνε ισοδύναμον τω diriger, dirigiren, καὶ είς ταύτην την σημασίαν μετεχειρίζεται τον όρον, ο κατά τον ένδέκατον αίωνα Μελέτιος ο μοναγός έν τῷ «Περί φύσεως άνθρώπου» σελ. 1245 λέγων: « Άλλὰ καὶ ψαλμωδοί οί τῶν χωρῶν προϊστάμενοι, εί μὴ χρήσαιντο ταῖς χεροί συνεπακολου-«θούσαις τοτς άδομένοις, καταγέλαστοι δείκνυνται». Ώσαύτως δε και ό Πορφυρογέννητος Κωνσταντίνος έν τη «Έχθέσει της βασιλείου τάξεως» έν μέν σελ. 432 τοῦ β΄ τόμου: «Καὶ έν τούτω τῷ καιρῷ εἰσάγειν πρὸς «χειρονομίαν τῶν ἀνακειμένων τους δύο μεγάλους δομεστίκους ... πρὸς τό ποιετοθαι την χειρονομίαν έπι την ψαλμωδίαν των άναπειμένων πα-«τέρων», έν δὲ σελ. 438 τοῦ αύτοῦ τόμου: «Καὶ ἄμα τη τῆς αίνέσεως » εκφωνήσει και πολυτέχνω της γειρονομίας κινήσει, ομοθυμαδον απανατας τους άνακειμένους άδειν καὶ συμψάλλειν'» 'Αλλά καὶ ὁ Πτωχοπρόμος έν τῷ β΄ βιθλ. στ. 78 είς τὴν αύτὴν σημασίαν μεταχειρίζεται τὴν λέξιν χειρονόμος: «Αὐτὸς ένεν καλόφωνος τεχνίτης χειρονόμος, σύ δέ τυγχάνεις πάρηχος καὶ ψάλλειν ούκ ἰσχύεις.»

Δεύτερον δέ το χειρονομεΐν και χειρονομία σημαίνει παρά τοις Βυζαντινοίς την παντοδαπήν τωνμελών του σώματος κίνησιν, την διά των προσηκόντων σχημάτων και κινήσεων των χειρών και λοιπώντου σώματος μελων γενομένην έρμηνείαν της διανοίας του κειμένου ύπο των φδόντων, ήτοι την παρά των άρχαίων καλουμένην όρχηστικήν, ήτις κατά τον Αριστοτέλην έν τῷ «Περὶ ποιητικῆς» (1,20) έποιεῖτο τὴν μίμησεν τῶν ἡθῶν παθών και πράξεων διά των σχηματιζομένων ουθμών, άποτελοθεα το τρίτον μέρος της τελείας ώδης, συγκειμένης έκ λέξεως (λεκτικής μελωδίας), άρμονίας (όργανικής μουσικής) και ρυθμοῦ (όρχήσεως),περί τής όποίας πραγματεύεται διεξοδικώς ο Λουκιανός έν τῷ «Περὶ όρχήσεως.» Είς τὴν σημασίαν δέ ταύτην μετεχειρίζεται τὸ χειρονομεῖν ὁ Χρυσόστομος έν τῆ άνωτέρω περικοπή ώσαύτως δὲ ὁ Βαλσαμών λέγων «Κωλύει ὁ Χρυσόστομος έν τῷ είδον τὸν Κύριον καθήμενον» τὰς θυμελικὰς ψαλμωδίας και τὰς όρχήσεις τῶν χειρονομούντων, και τὰς έκτεταμένας φωνὰς και κινήσεις (άλλοι έκφωνήσεις), και ὁ Ιωάννης Καμενιάτης έν τη »Θρηνωδία έπι τη αλώσει της Θεσσαλονίκης: «Έκεκληρωτο γκρ έν έκκστω

•τῶν ναῶν τάγματα ἱερέων, καὶ ἀναγνωστῶν συστήματα, δι' ὧν ἡ τῶν «ἀσμάτων σπουδάζεται ὑμνωδία, άμοιδαδὸν τοὺς στίχους άλλαλάζοντες, «καὶ ταῖς γειρονομίαις τῶν μελῶν τοὺς φθόγγους διατιθέντες, καὶ μεγά-«λην καὶ άξιοθέατον γορείαν συνιστάντες:» ο δὲ άνωτέρω είρημένος Στέφανος ὁ Βυζαντινὸς ἐν τοῖς εἰς 'Αριστοτέλους 'Ρητορικήν σχολίοις λέγει: »Τρία είδη οργήτεων, σίκηνις ή ἱερά, ή γρῶνται έν τοῖς θείοις ναοῖς οἰ »γειρονομούντες, πυρρίγη ή ένόπλιος, ή γρώνται οί στρατιώται κατά »ξιφών καὶ μετὰ ξιφών κυδιστώντες, καὶ οἱ έν γαμηλίαις παιδιαῖς παίζον-»τες μετά σπάθης τρίτη κόρδαξ, ῷ οἱ ἀγοραῖοι ὀρχησταὶ κέχρηνται.» "Οτι δέ έτι καὶ σήμερον τηροῦνται ίχνη κυκλικῆς όρχήσεως έν τῆ 'Ανατολική έκκλησία έν τοῖς μυστηρίοις τοῦ γάμου και τῆς λερωσύνης, ἀδομένων τοῦ «Ἡσαΐα χόρευε» εἶνε πασίγνωστον τοῖς ἡμετέροις. Ὁ Πλωτῖνος έν Ένν. 5, 9, 11 παρὰ τὴν ὅρχησιν καταλέγει καὶ τὴν χειρονομίαν: «Τῶν δὲ τεχνῶν ὄσαι μιμητικαί, γραφική μὲν καὶ άνδριαντοποιία, ὅρχη-«σίς τε καὶ γειρονομία, ένταῦθά που τὴν σύστασιν λαδοῦσαι καὶ αἰσθητῷ «προσγρώμεναι παραδείγματι, καὶ μιμούμεναι είδη τε καὶ κινήσεις τάς τε «συμμετρίας, &ς δρώσι μετατιθεῖσαι κτλ.» Παρὰ μέν τῷ Εὐσταθίφ Θεσσαλονίκης άπαντα: « Οργεῖσθαι γερσίν, γειρονομεῖν σκέλεσι», παρά δὲ τῷ Πολυδεύκει: «Ταῖς χερσίν έν ρυθμῷ κινοῦμαι.» παρὰ δὲ τῷ ᾿Αρισταινέτφ έν έπιστ. Ι. 10. σελ. 49: «Ἡ διδάσκαλος ἐπέβλεπε τὴν ἐπάδουσαν, καὶ «είς τὸ μέλος ἰκανῶς ἐνεδίδαζε χειρονομοῦσα τὸν τρόπον.« Ὁ δὲ Ξενοφῶν έν τῷ Συμποσίφ διακρίνει τὴν ὅρχησιν τοῦ χειρονομεῖν: «Καὶ αὐτὸς έλαθών οίχαδε, ώρχούμην μέν ού ου γάρ πώποτε τοῦτ' έμαθον έχειρονόμου ν «δέ' ταῦτα γὰρ ἡπιστάμην». 'Ο δὲ 'Αθήναιος (138) περὶ χειρονομίας `λεγει: ΤΕζητουν γαρ καν τάυτη κινησεις κάλας και ελεύθεριους εν τω »εὖ τὸ μέγα παραλαμδάνοντες· καὶ τὰ σχήματα μετέφερον έντεῦθεν εἰς »τούς χορούς· καὶ γὰρ ἐν τῆ μουσικῆ κάν τῆ τῶν σωμάτων ἐπιμελεία »περιποιούντο την άνδρείαν, και πρός τας έν τοῖς ὅπλοις κινήσεις έγυμνάζοντο μετὰ τῆς ώδῆς» . Ἐν τῶν εἰρημένων δὲ δῆλον καθίσταται, ὅτι οἰ όροι γειρονομεΐν καὶ γειρονομία έν τῆ βυζαντινῆ μουσικῆ ότὲ μὲν τὴν ἔννοιαν¹ τοῦ «σημαίνειν» τῶν ἀρχαίων ἔχουσι (=diriger, dirigiren), ὁτὲ δὲ σημαίνουσι τὴν διὰ τῆς ὀρχηστικῆς μίμησιν ήθῶν, παθῶν καὶ πράζεων, καὶ ότι είσαχθεῖσα μετὰ τῆς θυμελικῆς μουσικῆς ἀπὸ τοῦ πέμπτου αίῶνος έν τῆ, έκκλησία διέμεινεν μέχρι τῆς ὑπὸ τῶν Τούρκων ἀλώσεως τῆς Κ/πό-

<sup>1</sup> Είδός τι προσηχούσης όρχηστικής τη έκκλησία ή χειρονομίας φαίνεται δτι ύπήρχε καὶ κατάτον τρίτον ήδη αἰωνα έν τη 'Ελληνική έκκλησία κατά Κλήμεντα τον 'Αλεξανδρέα (Στρωμ. κεφ. VII σελ. 286. § 40) λέγοντα: «Ταύτη καὶ προσανατείνομεντήν κεφαλήν καὶ τάς χεϊρας εἰς οὐρανον αἴρομεν, τούς τε πόδας ἐπεγείρομεν κατά τήν τελευταίαν τής εὐχής συνεκφώνησιν.»

λεως, καίτοι σφοδρώς μεν, άλλ' ἄνευ άποτελέσματος καταπολεμηθεΐσα διὰ συνοδικών κανόνων, καὶ πατριαςχικών καὶ μητροπολιτικών ἐπιτιμίων.

Αλλ ἀρά γε άφοῦ τοιοῦτοι αὐθαίρετοι νεωτερισμοὶ περὶ τῆν ἱερὰν μουσικὴν ἐγένοντο, δὲν εἰσήχθη εἰς τὴν ἐκκλησίαν καὶ ἡ ὀργανικὴ μουσική; Ἐκ τῶν ἐρευνῶν τὰς ὁποίας ἐπὶ τοῦ ζητήματος τοῦτο ἐποιήσαμεν θετικῶς μανθάνομεν, ὅτι ἐν τῆ ἐκκλησία τῶν ἀνακτόρων τῆς Κ/πόλεως ἐγίνετο χρῆσις τῆς ὀργανικῆς μουσικῆς εἰς τὰς ἐπισήμους ἑορτὰς κατὰ τὴν μαρτυρίαν Γεωργίου τοῦ Κωδινοῦ. (κεφ. στ. σελ. 68): «Μετὰ δὲ τὴν κἀπόλυσιν τῶν προρρηθέντων ὕμνων πάντες οἱ ψάλται τε καὶ οἱ ἀναγνῶνται πολυχρονίζουσι τὸν βασιλέα εἰσερχόμενον ἐν τῆ ἐκκλησία προσκινῆνσι καὶ λήψεσθαι ἀντιδωρον. Εἶτα ἀνέρχεται ὁ βασιλεὺς ἐπὶ τῆς προκύντως, καὶ αὐτίκα ἔρχεται ὁ βασιλικὸς ἄπας κλῆρος μετὰ τῶν προρηθέντων ἐνθυμάτων αὐτῶν, καὶ ἴστανται ἔμπροσθεν τῶν φλαμούλων. Μεταξὸ κάντες οἱ λεγόμενοι παιγνιῶται, ἤτοι σαλπιγκταί, βουκινάτορες, ἀνακανρισταὶ καὶ σουρουλισταί, οὖτοι καὶ μόνοι ἀπὸ γὰρ τῶν λεπτῶν ὀργάνων οὐδὲ ἔν παραγίνεται κτλ.

'Ωσαύτως δὲ ἀποδειχνύεται ἐχ λόγου ἐν τοῖς νόθοις τοῦ Χρυσοστόμου καταλεγομένου, περὶ ὁργανικῆς δὲ μουσικῆς πραγματευομένου, ὅτι καὶ ἔν τισι τῶν 'Ανατολικῶν ἐκκλησιῶν ἐγίνετο χρῆσις τοῦ σήμερον ἐν ταῖς ἐκκλησίαις τῶν Δ.τικῶν καὶ Εὐαγγελικῶν ἐν χρήσει ὀργάνου (Orgne, Orgel), ὅπερ ὑπὸ τῶν Βυζαντινῶν ὀνομάζεται κυρίως καὶ κατ ἐξοχὴν 'Όργανον,' πολυδόναξ καὶ παναρμόνιον 'Όργανον, ὡς ἐξάγεται ἐκ τῆς ἐπομένης περικοπῆς τοῦ λόγου τούτου (σελ. 558): «Ἑδίδα; ἐ σε τὰ μέτρα, οὐ τὰ κἄμετρα. 'Όρα γὰρ πῶς εἰς πολλὰς ἀμετρίας ἐξεχύθη ἡ τέχνη ἡ ἀνθρωπίνη, καὶ ἦν εἰκὼν τοῦ Θεοῦ. 'Επενόησε πῶς τὸ τῆς φωνῆς ὅργανον ἀποδίδοται, καὶ κατανοοῦσα τὴν φύσιν μιμεῖται τῆ τέχνη τὴν φύσιν. 'Επινοεῖ τὴν τοῦ ὀργάνου φύσιν, τούτου τοῦ πολυδύνακος ὀργάνου, τοῦ ἐκ καλλῶν καλάμων ὑφασμένου Καὶ ὄρα τί ποιεῖ, πῶς ἡ τέχνη πρὸς τὴν

¹ 'Ο Φραντζής, ἐν σελ. 810 διακρίνει τοῦ ὀργάνου τὰ ἄλλα διὰ τοῦ «εἴδη μουσικά» λέγων: «Ἐστάλην πρὸς τὸν τῆς Ἰδηρίας Κύριον Γεώργιον Μέπεν... καὶ πρὸς τὸν βασιλέα Τραπεζοῦντος κὺρ Ἰωάννην τὸν Κομνηνὸν μετὰ δώρων ἀγλαῶν καὶ πολλῆς παρασκευῆς, μετὰ ἀρχόντων καὶ στρατιωτῶν καὶ ἰερομονάχων καὶ μοναχῶν καὶ ψαλτῶν μουσικῶν καὶ ἰατρῶν καὶ τινων κρουόντων ὅρ γ α ν α, καὶ ἔτερα εἴδη μουσικά. Καὶ ἐλθόντες εἰς Ἰδηρίαν ὑπὸ πάντων ἐδέχθημεν μετὰ χαρᾶς, καὶ κρουομένων τῶν μουσικῶν ν εἰδῶν καὶ ὀργάνων, πάντες οἱ ἐνεῖθεν ἔτρεχον καὶ ἐθαύμαζον λέγοντες, ὅτι ἡκούομεν περὶ τούτων, ἀλλὶ αἰσθητῶς ὡς τὰ νῦν οὐκ εἴδομεν οὕτε ἡκούσαμεν. Οὐχὶ μόνον ἀπὸ τῆς Ἰδηρίας πόλεως, ἀλλὰ καὶ ἐκ τῶν πέριξ αὐτῆς καὶ περάτων ἔτρεχον ἰδεῖν καὶ ἀκοῦσαι, ὅτι τὸ ὅνομα αὐτῶν ἤκουον, τί δ' ἔστιν οὐκ ἐγίνωσκον»».

«φύσιν έαυτὴν ἡκρίδωσεν. Ἐπ.νόησεν άσκούς, οὐκ έξ έαυτῶν προφέρον ντας τὸ πνεῦμα, ἀλλ' άναπτυσσομένους καὶ δανειζομένους πνεῦμα άλλό-«τριον. Είτα άπὸ τῶν δύο άσχῶν είς σωληνοδοχεῖον τοῦ πνεύματος, είς υπάντας τους καλάμους παραπέμπων το πνεύμα, και έπενόησε και το •πνεύμα ρείν, και φωνάς μη είναι, έως άν ο δάκτυλος σχηματίση τον νοθόγγον... ούδε γάρ φαῦλον τὸ ὅργανον, ἀλλ' έπειδὰν αίσγρῶν ἀσμά-»των γένηται οργανον ώς εί θεῖα έλέγετο ἀπ' άργῆς, οὐκ ἦν βέδηλα, εί »καὶ κμετρία έπενοήθη εἰς τρυφήν άλλ' ὅμως, εἰ καθιέρωτο, ὧσπερ ἀπ' \*άρχῆς, οὐκ ἦν βέθηλα. Διὸ καὶ Δαβίδ «Αἰνεῖτε αὐτὸν έν ψαλτηρίω καὶ » κιθάρα» κτλ. . . Είθε οὖν ἡ ἐπίνοια μὴ πρὸς τρυφὴν ἀκολασίας ἐτράπη, νμή είς προσκύνησιν είδώλων. Άλλ' ών άν έπενόησε, τούτων τοὺς καρποὺς »εί ἀπεδίδου τῷ Θεῷ, οὐκ ἀν ἐμέμφθη ἡ ἐπίνοια τῆς τέγνης, εἰ τὸν δενσπότην έγνώρισεν. Ούκ ᾶν έμέμφθη ή κιθάρα, εί Θεὸς διὰ τῆς κιθάρας » έκηρύττετο. Διὰ τοῦτο ὁμακάριος Δαβίδ ἐπειδὴ κιθάραν ἐπήξατο, διὰ δὲ »τῆς κιθάρας οὐκ αἰσχροὺς ὕμνους ἦσεν, άλλ ἱεροὺς ἔμελψε λόγους, έγένετο »ή κιθάρα τῷ Θεῷ καθωσιωμένη, καὶ δαιμόνων φυγαδευτήριον. . . · Ορᾶς »ότι πάσα τέχνη, εί πρὸς ἀρεσκείαν ἥρμοσται Θεοῦ, οὐδέν &ν ἦν φαῦλον, άλλὰ πάντα κατὰ γνώμην ὃν ἡμῖν ἀπήντησεν ; Περιγραφὴν δὲ τοῦ πολυδόνακος Όργάνου περιέχει καὶ τὸ είς τὸν Αὐτοκράτορα Ίουλιανὸν τὸν Αποστάτην αποδιδόμενον έξης έπίγραμμα.

Αλλοίην ὁρόω δονάκων φύσιν ήπου ἀπ' άλλης Χαλκείης τάχα μᾶλλον ἀνεβλάστησαν ἀρούρης "Αγριοι" οὐδ' ἀνέμοισιν ὑφ' ἡμετέροις δονέονται. 'Αλλ' ἀπὸ ταυρείης προθορών σπήλλυγγος ἀήτης Νέρθεν εὐτρήτων καλάμων ὑπὸ ρίζαν ὁδεύει. Καί τις ἀνὴρ ἀγέρωχος, ἔχων θοὰ δάκτυλα χειρὸς "Ισταται ἀμφαφάων κανόνας συμφράδμονας αὐλῶν. Οἱ δ' ἀπαλὸν σκιρτῶντες ἀποθλίβουσιν ἀσιδήν.

Περὶ δὲ τῶν ἐν Κων/πόλει αὐτοκρατορικῶν καὶ δημοτικῶν 'Οργάνων ἔπιθι Β'. πραγμ. σελ. ὑ 9. Περὶ τοῦ ὀργάνου τούτου ὁ κατὰ τὸν τέταρτον αἰῶνα Prudentius λέγει πάδε: «Cum repente praefatum organum »insonuit, inaestimabili et ineffabili suavitate omnium aures »et corta demulcens supra omnem modum humanum. Nec defuit curiositas importuna, si quis forsitan esset intus vel »extra, qui tam dulcifluam Harmoniam effundere potuisset, »verum veraciter debrehensum est et adore et canore, quod »tum etiam descendit veraeiter in jubilatione, qui ascendit in »jubilatione». "Ωσαύτως ὁ Monachus Sangallensis ἐν τῷ ά. βιδλ (κεφ. 10.) περὶ τῶν πρὸς τὸν Μ. Κάρολον πεμφθέντων δώρων διὰ τῶν ἐκ Κων/πόλεως ἀπεσταλμένων λέγει περὶ τοῦ ὀργάνου τάδε: «Adduxerunt»

etiam iidem Missi (ab imperatore Constant. Michaele forte ocognomento Rhangabe) omne genus organorum, sed et variarum rerum secum... et praecipue illud musicorum organum praestantissimun, quod doliis ex aere conflatis, follibusque taurinis, per fistulas aereas mire praes tantibus rugitu quidem, tonitruiboatum, garrulitatem vero lyrae vel cymbali, dulcedine coaequabat».

Τὴν γνώμην δὲ, ὅτι τὸ ὅργανον ἦν ἐν χρήσει καὶ ἔν τισι τῶν ἀνατολικῶν Ἐκκλησιῶν ἐνισχύει καὶτοῦτο, ὅτι ἐν τοῖς μουσικοῖς χειρογράφοις εὐρίσκονται ἱεραὶ μελωδίαι ἐπιγεγραμμέναι «Όργανικά.» Καὶ Κλήμης δὲ ὁ ἀλεξανδρεὺς συγχωρεῖ τὴν πρὸς τὰ ὅργανα ώδὴν τῶν ὕμνων καὶ ψαλμῶν (Παιδαγ. § 43, 17) λέγων: «Κὰν πρὸς κιθάραν ἐθελήσης ἢ λύραν ἄδειν τε καὶ ψάλλειν μιῶμος οὐκ ἔστιν.»

Διαλαβόντες άνωτέρω περίτων διαφόρων είδων της παρασημαντικής καί ίδίως περί τῆς πυθαγορείου καὶ τῆς ταύτης τελειοποιήσεως παρὰ τῷ Ανωνύμφ, διηρέσαμεν την άργαίαν μουσικήν είς την μέγρι του Αίσγύλου έπικρατούσαν εὔρυθμον, καθ' ἣν έν τῆ σκηνικῆ έγίνετο μόνον τῆς λύρας χρῆσις, τοῦ δὲ αὐλοῦ μόνον έν τῆ ἱερᾳ, καὶ εἰς τὴν ἀπὸ τοῦ Περικλέους ἀρξαμένην εὐμελῆ, έφ' οὖ ή μὲν μουσική έπεκράτησε τοσοῦτον τῶν ἄλλων τότε διδασκομένων τεχνών, ώστε έθεωρεῖτο ώς τὸ μάλιστα άναπόφυκτον μέρος τῆς δημοσίας έκπαιδεύσεως, ήδε ρυθμοποιία και μελοποιία ήρξατο να παραδαίνη τους κανόνας της εύρύθμου αίσγυλείου καί πινδαρικής μουσικής, της άκριδώς καὶ αύστηρῶς τηρούσης τὸν ἡυθμὸν τοῦ κειμένου, καὶ νὰ μὴ περιορίζηται μόνον είς τὰς μακρὰς καὶ βραγείας, ούδὲ νὰ άρκῆται είς τὰς ἀπλῶς ποδικάς τοῦ χρόνου διαιρέσεις ἔν τετἢ ώδικἢ καὶ ὀργανικῆ μουσικῆ ψιλῆ τε καὶ ἡνωμένη, ἀλλὰ νὰ μεταχειρίζηται καὶ τοὺς χρόνους τῆς ρυθμοποιίας ίδίους, οθς άναφέρει ο Άριστόξενος καὶ ο Άνωνυμος τότε ή λύρα, μή οδσα πλέον ίκανὴ νὰ έξαγγείλη τοὺς παρατεταμένους τετρασήμους καὶ πεντασήμους μέχρι όκτασήμων χρόνους, άντικατέστη ύπὸ τοῦ μόνου ἐν τοῖς ἱεροῖς μέλεσι έν χρήσει ὑπάρχοντος αὐλοῦ, ὡς δυναμένου νὰ έξαγγέλλη καὶ τούς μηχίστους χρόνους.

Τὴν ἐπὶ Περικλέους δὲ ἐπικράτησιν τῆς εὐμελοῦς μουσικῆς καὶ μετάδασιν ἐκ τῆς Πλατωνικῆς εἰς τὴν ᾿Αριστοτελικὴν θεωρίαν, ἐπιδιώκουσαν ούχὶ ὡς ἡ πρώτη τὸ «οἴαν ἔδει εἶναι» ἀλλὰ τὸ «δυνατὸν καὶ τὸ πρέπον» μαρτυρεῖ ὁ ᾿Αριστοφάνης ἐν Νεφ. ποιῶν τὸν Δίκαιον λόγον λέγοντα τὰ ἑξῆς:

Λέξω τοίνυν την άρχαίαν παιδείαν ως διέκειτο ότ' έγω τὰ δίκαια λέγων ήνθουν καὶ σωφροσύνη νενόμιστο. Πρώτον μὲν έδει παιδὸς φωνην γρύξαντος μηδέν' ἀκοῦσαι εἶτα βαδίζειν ἐν ταῖσιν δδοῖς εὐτάκτως εἰς κιθαριστοῦ τούς χωμήτας γυμνούς άθρόους, κ' εί χριμνώδη κατανίφοι. Εἶτ' αὖ προμαθεῖν ἄσμ' ἐδίδασκε τὼ μηρὼ μὴ ξυνέχοντας ἢ Παλλάδα περσεπολιν δεινὰν ἢ Τηλέπορόν τι βόαμα ἐντειναμένους τὴν ἀρμονίαν, ἣν οἱ πατέρες παρέδωκεν. Εἰ δέ τις αὐτῶν βωμολοχεύσαιτ' ἢκάμψειέ τινα καμπήν, οἴας νῦν τὰς κατὰ Φρῦνιν ταύτας τὰς δυσκολοκάμπτους, ἐπετρίδετο τυπτόμενος πολλάς, ὡς τὰς μούσας ἀφανίζων.

Ό αύτὸς δὲ ᾿Αριστοφάνης, σκώπτων καὶ καταπολεμῶν τὸ διακεκλασμένον καὶ σχοινοτενὲς μέλος τῆς ἐπ᾽ αὐτοῦ ἀρξαμένης ἤδη εὐμελοῦς μουσικῆς ποιεῖ (ἐν Θεσμοφ. στιχ. 100) τὸν Μνησίλοχον ἐρωτῶντα τὸν Εὐριπίδην«Μύρμηκος ἀτραποὺς μελφδεῖν (᾿Αγάθων) παρασκευάζεται ἢ τί διαμινύρεται;»

Έτι δὲ σαφέστερον καθίσταται, τί ὁ Ἡριστοφάνης διὰ τούτου έννοεῖ ἐκ τοῦ σκωπτικοῦ ἐλέγχου τῶν Εὐριπιδείων μελῶν ἐν τοῖς Βατραχ. (στιχ. 1309—1851), ἔνθα ποιεῖ τὸν Αἰσχύλον ἄδοντα ἐκ τῶν Εὐριπίδου:

'Αλκυόνες, αι παρ' ἀενάοις θαλάσσης κύμασι στωμύλλετε τέγγουσαι νοτίοις πτερών ρανίσι χρόα δροσιζόμεναι' αι θ' ὑπωρόφιοι κατά γωνίας ει ει ει ει ει λίσσετε δακτύλοις φάλαγγες ἐστοπόνα πηνίσματα

είς ο ο σχολιαστής παρατηρεῖ «ή έπέκτασις τοῦ ει κατὰ μίμησιν τῆς «μελοποιίας εἴρηται, ἀλκυόνας δέ, ὡς ἐκλελυμένα.»

'Ωσαύτως τὴν μομφὴν ταύτην ἐπαναλαμβάνει ἐν στιχ. 1345—1351 τοῦ αὐτοῦ δράματος:

- «Έγὼ δ' ὰ τάλαινα προσέχουσ' ἔτυχον «έμαυτῆς ἔργοισι
- «λίνου μεστ**ό**ν ἄτρακτον
- «ει ει ει λίσσουσα χεροῖν
- «κλωστῆρα ποιοῦσα.»

Έκ τούτων έναργής καθίσταται ή μεταξύ Αισχύλου καὶ Εύριπίδου διαφορά έν τἢ μελοποιία. Έν μὲν τἢ άρχαία σοδαρά τοῦ Αισχύλου εὐρύθμω μουσικἢ οἱ μελικοὶ φθόγγοι ἦσαν ἰσάριθμοι ταῖς συλλαδαῖς τοῦ μέτρου, ἐν δὲ τἢ τοῦ Εὐριπίδου εὐμελεῖ καὶ παρακεχρωσμένη ἐν μιὰ συλλαδἢ εὖρην-

ται έξ μακροί οθόγγοι ή αύτη δὲ διαφορὰ εὔρηται καὶ ἐν τῆ ἰερᾳ μουενὸς καὶ τοῦ ἀσματικοῦ ἀφ΄ ἐτέρου, οἱ δὲ ἐκκλησιαστικοὶ πατέρες καταπολεμοῦσι τὴν τότε θυμελικὴν μουσικὴν διὰ τοὺς αὐτοὺς λόγους, δι' οὺς καὶ
ο Πλάτων καὶ ὁ ᾿Αριστοφάνης.¹ ৺Οτι δὲ διὰ τοῦ «βωμολοχεύσαιτο» ὁ
᾿Αριστοφάνης τὴν ὑπέρμετρον κατάχρησιν τῶν χρόνων ἡυθμοποιτας ἰδίων,
τὴν κατάχρησιν μελικῶν σχημάτων καὶ τὸ σχοινοτενὲς ἐννοεῖ καὶ παρακεχρωσμένον τῆς μελ μδίας, ἀποδεικνύεται ἐκ τοῦ ὁρισμοῦ τοῦ ᾿Αριστοτέλους, λέγοντος (ΑΘ. 2,7). «Περὶ δὲ τὸ ἡδὺ τὸ ἐν παιδιᾳ, ὁ μὲν μέσος εὐτράπελος καὶ ἡ διάθεσις εὐτραπελία ἡ δὲ ὑπερδολὴ βωμολοχία καὶ ὁ ἔμὲν «βωμολοχεύσαιτο» ἐρμηνεύει διὰ τοῦ «φλυαρῆσαι (ἀγοραῖόν τι εἶποι
καὶ εὐτελές), τὸ δὲ «κάμψειε καμπὴν» διὰ τοῦ «οἰονεὶ κεκλασμένη τῆ
ποι τὴν ψόδὴν προενέγκοιτο, παρηχήσειε παρήχησιν τοῦ μέλους.»

Αλλά έκ τοῦ «ει ει ει ει ει ει λίσσετε», δι' οῦ ὁ Εὐριπίδης πειρᾶται, νομίζομεν, νὰ χρωματίση αὐτὴν τὴν πρᾶξιν καὶ διὰ τῶν φθόγγων, τὸ ἐκτεταμένον καὶ ἐπίπονον αὐτῆς θέλων νὰ ἐκδηλώση, δυνάμεθα νὰ συμπεράνωμεν ὅτι μεταξὺ τῆς Αἰσχυλείου καὶ Εὐρυπιδείου μουσικῆς ὑπάρχει καὶ ἡ διαφορὰ ἐκείνη, ἤτις ὑπῆρχεν ἐν τῷ κανόνι (δορυφόρφ) τοῦ Πολυκλείτου καὶ Λυσσίπου, μεταξὺ τῶν Αἰγινητῶν τεχνιτῶν καὶ τῶν τῆς Ῥόδου καὶ Περγάμου, μεταξὺ τῆς ζωγραφικῆς τοῦ Ζεύξιδος καὶ Πολυγνώτου κατὰ τὸν ᾿Αριστοτέλην, ἡ αὐτὴ ἄρα διαφορὰ ἡ μεταξὺ τῆς καλολογικῆς καὶ μουσικῆς θεωρίας τοῦ Πλάτωνος καὶ ᾿Αριστοτέλους, ἡν οῦτος ἐκθέτει περὶ τὸ τέλος τοῦ Θ τῶν Πολιτικῶν αὐτοῦ. Τῆ μέχρι Αἰσχύλου μουσικῆ ἔλειπε ὅ,τικαὶ τοῖς ἔργοις τοῦ Παρρασίου καὶ Κλείτωνος, ἤτοι τὸ τῆς ψυχῆς ἦθος, ὅπερ ἑξεδηλοῦτο ἀποχρώντως ὑπὸ τῆς διανοίας τοῦ κειμένου, ἡ δὲ μουσικὴ παρελαμβάνετο ἵνα μόνον ἀναρραπίση, ἐπιρρώση καὶ συνδιαγείρη τὰς ὑπ᾽ αὐτῆς τῆς διανοίας τῆς λέξεως ἡ ποιἡσεως πα-

<sup>1</sup> Κλημ. 'Αλεξ. Παιδαγ. ΙΙ. \$. 41.18. Μελῶν γάρ τοι κατεαγότων καὶ ρυθμῶν γοερῶν τῆς μούσης τῆς Καρικῆς αἱ ποικίλαι φαρμακεῖαι διαφθείρουσι τοὺς τρόπους ἀκολάστω καὶ κακοτέχνω μουσικῆ εἰς πάθος ὑποσύρουσαι τοῦ κώμου τούτου... 'Αλλ' αἱ μὲν ἐρωτικαὶ μακρὰν ἐρρόντων ψδαί, ὕμνοι δὲ ἔστων τοῦ Θεοῦ αἱ ψδαί . . . . Καὶ γὰρ ἀρμονίας παραδεκτέον τὰς σώφρονας, ἀποτάτω ὅτι μάλιστα ἐλαύνοντες τῆς ἐρρωμένης ἡμῶν διανοίας τὰς ὑγρὰς ὅντως ἀρμονίας, αἴ περὶ τὰς καμπὰς τῶν φθόγγων κακοτεχνοῦσαι εἰς θρύψιν καὶ βωμολοχίαν ἐκδιαιτῶνται, τὰ δὲ αὐστηρὰ καὶ σωφρονικὰ μέλη ἀποτάσσεται ταῖς τῆς μέθης ἀγερωχίαις. Καταληπτέον οὖν τὰς χρωματικὰς ἀρμονίας ταῖς ἀχρώμοις παροινίαις καὶ τῆ ἐνθογορούση καὶ ἐταιρούση μουσικῆ.» "Επιθι Πλατ. Πολ. βιδλ. γ΄. καὶ 'Αριστ. Κοϊντιλιανὸν λέγοντα: «ὅπου μὲν γὰρ ιπουδαῖοι σύμπαντες οἱ τῆς Πολιτείας φύλακες, ὡς παρὰ τῷ σοφῷ Πλάτωνι, τῶν πρὸς παιδείαν συντεινόντωμελῶν χρεία μόνων.»

ραγομένας ψυχικάς κινήσεις έκ τῶν διαθέσεων ἡ δὲ ἀπ' Εὐριπίδου μουσική ἤρξατο νὰ ἐκδηλοῖ καὶ διὰ τῶν χρωματισμῶν τῶν φθόγγων καὶ μελικῶν σχημάτων ὅ,τι καὶ ἡ διάνοια τοῦ ποιήματος ἐξεδήλου ἡ μὲν μέχρι Αἰσχύλου εὖρυθμος εἶχεν, ὡς τὰ ἔργα τοῦ Παρρασίου, Κλείτωνος καὶ Ζεύξιδος, ὡς ὁ κανὼν τοῦ Πολυκλείτου, μόνην τὴν τάξιν καὶ τὸ μέγεθος, τὴν συμμετρίαν καὶ εὐρυθμίαν, ἐν αἶς κυρίως τὸ καλὸν κατὰ τοὺς ἀρχαίους

ou

ñς

EU-

εαι

τñ

αῖς

μ-

46-

EY,

ÉQY

η;

ιαl

on,

τίψ

χῷ

τὸ σύ-

, ő-

ráy

έγλειται, η δε απ Ευριπιδου ταυτά τε και προς τούτοις την έκφρασιν τη ψυχικής διαθέσεως. Ή μεν έπεζήτει Πλατωνικώς τὰ κοινὰ τοῦ γένους γνω ρίσματα, άτε τῶν ἀτόμων ἀεὶ ἑεόντων, ἡ δὲ ᾿Αριστοτελικῶς τὴν βελτίω σιν τοῦ ἀτόμου καὶ τὸ δυνατὸν καὶ πρέπον. Πρὸς τοῦτο δὲ ἡ δευτέρα ἐ γρηζε βεβαίως ού μόνον τῶν πολυχόρδων έντατῶν, άλλὰ καὶ τῶν έμ πνευστῶν ὀργάνων, καὶ μάλιστα τῶν πολυαρμονίων καὶ παναρμονίω αὐλῶν, καθ' ὧν καταφέρονται οἱ περὶ τὸν Πλάτωνα ἐν τῷ γ'. τῆς Πο λιτείας και άλλαγοῦ, ἐπόμενοι ταῖς περὶ τέγνης οἰκείαις άργαῖς καὶ θεω ρίαις. Ή παραδοχή δὲ καὶ τοῦ αὐλοῦ ἐν τῆ σκηνικῆ μουσικῆ τῆς ἐπο γης του Περικλέους αποδεικνύει ότι ή απ' αύτου μουσική έφερε παθη τικώτερον καὶ μαλακώτερον χαρακτήρα τής μέχρι τοῦ Αίσχύλου, ποιού σης χρησιν μόνον των έντατων όργάνων. ή διαφορά δε αύτη μεταξύ τω δύο μουσικών έκδηλούται σαφέστατα έκ τῆς τῶν Αργαίων θεωρίας περ τῆς ὑπὸ τῶν ἐντατῶν καὶ ἐμπνευστῶν ὁργάνων παραγομένης διαφό χινήσεως, ην ο Άριστ. Κοϊντιλιανός έχθέτει έν τῷ β΄. Περὶ μουσι (XVIII) διὰ τῶν ἑξῆς: «Τί δὴ θαυμαστὸν εί τοῖς χινοῦσι τὰ ὄργανα, ν κραΐς τε καὶ πνεύμασι, σῶμα ομοιον ή ψυχή φύσει λαβοῦσα συγκιν**ε**ῖ κινουμένοις, καὶ πνεύματος έμμελῶς καὶ έρρύθμως ήχοῦντος τῷ παρ' αἰ πνεύματι συμπάσχει καὶ πληττουμένης νευρᾶς έναρμονίως νεκραῖς τ ίδίαις συνηχεῖ τε καὶ συντείνεται, ὅπου γε κάν τῆ κιθάρα τὸ τοιόνδε σ βαΐνον θεωρείται. εί γάρ τις δύο χορδών όμοφώνων είς μέν την έτέραν σ κράν ένθείη καὶ κούφην καλάμην, θατέραν δὲ πόρρω τεταμένην πλήξει ὄψεται τὴν καλαμοφόρον ένεργέστατα κινουμένην. δεινή γὰρ ὡς ἔοικεν θεία τέχνη καὶ διὰ τῶν ἀψύχων δρᾶσαί τι καὶ ένεργῆσαι: πόσφ δή κλ έπὶ τῶν έν ψυχῆ χινουμένων τὴν τῆς ὁμοιότητος αἰτίαν ένεργεῖν ἀνάγχ τῶν ὀργάνων τοίνυν τὰ μὲν διὰ νευρῶν ἡρμοσμένα τῷ τε αίθερίφ ξηρῷ καὶ ἀπλῷ παρόμοια, κόσμου τε τύποι καὶ φύσεως ψυχικῆς μέ ἀπαθέστερά τε ὄντακαὶ άμετάβολα καὶ ὑγρότητι πολέμια, ἀέρι νο της εύπρεπους στάσεως μεθιστάμενα, τὰ δὲ έμπνευστά τῷ πνευματι καὶ ὑγροτέρω καὶ εὐμεταβόλω, λίαν τε θηλύνοντα τὴν ἀκοὴν καὶ εἰς μεταδάλλειν έζ εύθεος επιτήθεια τυγγάνοντα και υγρότητι την τε στασιν καὶ τὴν δύναμιν λαμδάνοντα. βελτίω μένοὖν τὰ τοῖς βελτίοσι μοια, έλάττω δε θάτερα ταῦτα γὰρ δὴ καὶ τὸν μῦθον ενδείκνυσθαί ο τὸν Μαρσύου, τὰ ᾿Απόλλωνος ὅργανά τε καὶ μέλη προτιμήσαντα. τὸν Φρύγα τὸν κρεμασθέντα ἐν Κελαιναῖς ἀσκοῦ δίκην τὸν ἀέριον καὶ πλήρη πνευμάτων καὶ ζοφώδη τυγχάνειν τόπον, ὑπεράνω μὲν ὕδατος ὄντα, τοῦ δὲ αἰθέρος ἐξηρτημένον, τὸν δὲ ᾿Απόλλωνα καὶ τὰ ὄργανα τούτου τὴν καθαρωτέραν καὶ αἰθέριον καὶ τὸν ταύτης εἶναι προστάτην.

ΧΙΧ. \*Εν γε μέν τῷ περὶ τῆς χρήσεως τῶν ὀργάνων λόγῳ τάδε ἡμῖν ύποφαίνουσιν οἱ παλαιοί: τὴν μέν γὰρ βλαδερὰν καὶ φευκτὴν μελφδίαν ὡς είς κακίαν καὶ διαφθοράν ὑπαγομένην θηριώδεσι τὴν μορφὴν καὶ θνηταῖς γυναιζί, ταῖς Σειρῆσι περιέθηκαν, ας νικῶσι μέν αὶ Μοῦσαι, φεύγει δὲ προτροπάδην ο σοφός Όδυσσεύς. διττής δές ούσης τής χρησίμου μουσουργίας, καὶ τῆς μὲν πρὸς ἀφέλειαν τῶν σπουδαίων, τῆς δὲ πρὸς ἄνεσιν άβλαβή των άγελαίων, κάν εἴ τινες τούτων ταπεινότεροι, χρησίμου οὖσης, την μέν έν κιθάρα παιδευτικήν, άνδρώδη τυγγάνουσαν, άνέθεσαν 'Απόλλωνι, την δὲ τὸ τερπνὸν άναγκαίως μεταδιώκουσαν διὰ τὸ τῶν πολλῶν στοχάζεσθαι θηλεία θεών, μια των Μουσών, Πολυμνία περιτεθείχασιν της δὲ κατὰ λύραν τὴν μὲν πρὸς παιδείαν χρήσιμον ὡς ἀνδράσι πρόσφορον άφωρισαν Έρμη, την δὲ πρὸς διάχυσιν έπιτήδειον, ως τὸ τῆς ψυχης θηλυ πολλάχις και έπιθυμητικόν έχμειλιττομένην Έρατος περιήψαν. πάλιν δέ έπὶ τῶν αὐλῶν τὴν μὲν τὸ τῆς ἡδονῆς ἐφιέμενον πλῆθος ἀνδρῶν καὶ μέρος ψυχῆς κολακεύουσαν μελωδίαν τῆ μετὰ τοῦ καλοῦ τὸ ἡδὺ παραινούση ζηλοῦν κατὰ τὴν προσηγορίαν, Εὐτέρπη προσένειμαν, τὴν δὲ ώφελεῖν δυναμένην σπανίως διά πολλήν έπιστήμην καί σωφροσύνην, ού μήν τέλεον τῆς φυσικῆς ἀποφοιτῶσαν θηλύτητος οὐκέτι ἄρρενι θεῶν, τῆ δὲ θηλεία μὲν κατά γένος, σώφρονι δὲ καὶ πολεμικῆ κατά τὸ ἦθος, 'Αθηνῷ νέμουσι. τοιγαρούν βραγείαν είναι την δι' αύτης ώφέλειαν έπιδειχνύμενοι, καὶ τοῖς σοφοίζ φεύγειν κατά τὸ πολὸ τὴν διὰ αὐλητικῆς ῥαστώνην παραινοῦντες, άπορρίψαι τὴν Θεόν φασι τοὺς αὐλοὺς, ὡς οὐ πρόσφορον ἡδονὴν ἐπιφέροντας τοῖς σοφίας έφιεμένοις, τοῖς δὲ διὰ τὰς συνεχεῖς δημιουργίας τε καί έργασίας καματηροῖς τε καὶ έπιπόνοις τῶν ἀνθρώπων χρησιμεύουσαν. οἶον δή καὶ τὸν Μαρσύας παρεισήγαγον, ὃν παρ' άξίαν σεμνύνοντα τὴν αὐτοῦ μουσικήν δίκη μετήλθεν οδ τὰ όργανα τοσοῦτον έλέλειπτο τῶν ᾿Απόλλωνος, όσον οι τε γειρώνακτες καὶ άμαθεῖς ἄνθρωποι τῶν σοφῶν καὶ αὐτὸς ὁ Μαρσύα τοῦ ᾿Απόλλωνος. ταῦτα καὶ Πυθαγόραν συμβουλεῦσαι τοῖς ὁμιληταῖς αὐλοῦ μὲν αἰσθομένοις ἀχοήν ὡς πνεύματι μιανθεῖσαν άποκλύζεσθαι, προς δε το λύριον έναισίοις μέλεσι τὰς τῆς ψυχῆς άλλόγους όρμας αποκαθαίρεσθαι. τον μέν γαρ το της Χείρονος ποίρας προεστος θεραπεύειν, τὸ δὲ τῆς λογικῆς ἐπιμελουμένω φύσεως φίλιόν τε εἶναι καὶ κεχαρισμένον. μαρτυρούσι δέ μοι καὶ οἱ παρ' ἐκάστοις τῶν ἀνθρώπων λόγιοι μή τὰς ἡμετέρας ψυχὰς μόνον, άλλὰ καὶ τὴν τοῦ παντὸς τοιαύτη κεχρῆσθαι συστάσει. οἱ μὲν γὰρ τὸν ὑπὸ τήν σελήνην θεραπεύοντες τόπον, πνευμάτων πλήρη καὶ ὑγρᾶς ὄντα συστάσεως, έκ δὲ τῆς αἰθερίου ζωῆς

την ένέργειαν ποριζόμενον, άμφοτέροις τοῖς όργάνοις έμπνευστοῖς τε και νευροδέτοις άπομειλίττονται, οἱ δὲ τὸν καθαρὸν καὶ αἰθέριον πᾶν μὲν τὸ έμπνευστόν ώς ψυγήν μιαΐνον και έπι τάδε καθέλκον άπέστερξαν, κιθάρα δέ καλ λύρα μόνοις όργανων ως έναγεστέροις |προσέχοντες| υμνησάν τε καὶ ἐτίμησαν. οὖ δὴ τόπου καὶ οἱ σοφοὶ μιμηταί τε καὶ ζηλωταί, τῆς μέν των ένθάδε ταραχής τε καὶ ποικιλίας, κάν τῷ σώματι παρώσι τῆ γε προαιρέσει γωριζόμενοι, της δε των έχετθι χαλών διηνεχούς τε άπλότητος και πρός άλληλα συμφωνίας διά της κατά την άρετην όμοιώσεως άντεγόμενοι.» Ταῦτα μέν ὁ Κοϊντιλιανὸς κατά τὴν περὶ καλοῦ θεωρίαν τοῦ Πλάτωνος, τοῦ ὁποίου καὶ τὰ περὶ μουσικῆς ἐκτίθενται ἀναλόγως κατά τὸν ἰδανικὸν χαρακτήρα τῆς τε Πολιτείας καὶ ἐπὶ μέρους καὶ τῶν Νόμων, όποῖα ταῦτα πρέπει ἢ ἔπρεπε νὰ εἶνε έν πολιτεία καλῶς συγκεκροτημένη, ύπὸ έλευθέρων καὶ πεπαιδευμένων συνισταμένη καὶ ύπὸ οιλοσόφων χυβερνωμένη. 'Ο δὲ 'Αριστοτέλης έν τῷ Θ τῶν Πολιτιχῶν (7. 1341) περί της δυνάμεως και γρήσεως της μουσικής φιλοσοφών καί πρὸς τὸν Πλάτωνα διαφερόμενος ἔν τισι λέγει τάδε:

«Σκεπτέον δ' έτι περί τε τὰς ἀρμονίας καὶ τοὺς ρυθμοὺς καὶ πρός παιδείαν πότερον πάσαις χρηστέον ταῖς ἀρμονίαις καὶ πᾶσι τοῖς ρυθμοῖς ἢ διαιρετέον, ἔπειτα τοῖς πρὸς παιδείαν διαπονοῦσι πότερον τὸν αὐτὸν διορισμὸν θήσομεν ἢ τρίτον δεῖ τινα ἔτερον, ἐπειδὴ τὴν μὲν μουσικὴν ὁρῶμεν διὰ μελοποιίας καὶ ρυθμῶν οὖσαν, τούτων δ' ἐκάτερον οὐ δεῖ λεληθέναι τίνα ἔχει δύναμιν πρὸς παιδείαν, καὶ πότερον προαιρετέον μαλλον τὴν εὐμελῆ μουσικὴν ἢ τὴν εὔρυθμον. νομίσαντες οῦν πολλὰ καλῶς λέγειν περὶ τούτων τῶν τε νῦν μουσικῶν ἐνίους καὶ τῶν ἐκ φιλοσοφίας ὅσοι τυγχάνουσιν ἐμπείρως ἔχοντες τῆς περὶ τὴν μουσικὴν παιδείας, τὴν μὲν καθ' ἔκαστον ἀκριδολογίαν ἀποδώσομεν ζητεῖν τοῖς βουλομένοις παρ'

<sup>&#</sup>x27; 'Αριστ. Κοϊντιλ. σελ. 69: Ποιχίλων δὲ ὅντων τῶν τὸ πλήρωμα τῆς χοινωνίας συγχροτούντων, ὡς ἐν ταῖς λοιπαῖς πόλεσι, προσφόρου καὶ τῆς ψυχαγωγίας ἐκάστοις ἔδει' ἄπερ ἀγνοήσαντες καὶ τῶν ἐν τῆ Πολιτεία ἡηθέντων τὰς αἰτίας οὐ συνιέντες οἱ μὲν τὰ πρὸς ἡδονὴν τῶν μελῶν παντάπασιν ἀπεδοκίμασαν, οὐ διακρίναντες οἰς τε ἡρμοττε καὶ ὅπη παρελαμβάνετο, οἱ δὲ καὶ τὴν ἄπασαν μελοποιίαν ὡς τοιούτων μόνων ἀπεργαστικὴν ἐξώρισαν, οὐχ εἰδότες ὡς εἰ, καὶ παιδεία μόνη πολλῶν ἐπεφύκει ἄλλων χρησιμωτέρα, τῆς γε φύσεως καὶ τὰ τοιαῦτα ἀπαιτούσης ἐμποδίζειν μὲν ἀδύνατον (εὖ γὰρ εἴρηται τῷ σοφῷ καὶ τὰ περὶ τοῦ τόξου), τῶν δὲ ἀνέσεων τὴν ὡφέλιμον προκριτέον. λέγω δὲ ταῦτα οὐτε τὰ πάντη διαδεδλημένα τῶν μελῶν ἀποδεχόμενος (οὐδὲ γὰρ μουσικὴ τούτων ἐπιστάτις, ἀλλά, καθάπερ αὶ λοιπαὶ τέχναι τῆς σφετέρας ὕλης, ἐχ τῶν βελτίστων διακρίνει τὰ χείρονα), οὔτε τοὺς διὰ τὴν φαύλην μελῳδίαν τῆ πάση τέχνη λοιδορουμένους ἐπαινῶν . . . . Οὔτε γὰρ ἄπασα τέρψις μεμπτὸν οὔτε τῆς μουσικῆς αὔτη τέλος, ἀλλ' ἡ μὲν ψυχαγωγία κατὰ συμδεδηκός, σκοπὸς δὲ ὁ προκείμενος ἡ πρὸς ἀρετὴν ὡφέλεια.

έκείνων, νον δε νομικώς διέλωμεν, τους τύπους μόνον είπόντες περί αύτων. έπει δε την διαίρεσιν άποδεγομεθα των μελών ώς διαιρουσί τινες των έν φιλοσοφία, τὰ μέν ήθικὰ τὰ δὲ πρακτικά τὰ δὲ ένθουσιαστικὰ τιθέντες, και των άρμονιων την φύσιν πρός έκαστα τούτων οίκείαν άλλην πρὸς ἄλλο μέρος τιθέασι, φαμέν δ' οὐ μιᾶς ἔνεκεν ώφελείας τῆ μουσικῆ χρησθαι δείν άλλά και πλειόνων χάριν (και γάρ πχιδείας ένεκεν και καθάρσεως - τὶ δὲ λέγομεν τὴν κάθαρσιν, νῦν μὲν ἀπλῶς, πάλιν δὲ ἐν τοῖς περί Ποιητικής έρουμεν σαφέστερον—, τρίτον δέ πρός διαγωγήν, πρός άνεσίν τε καὶ πρὸς τὴν τῆς συντονίας ἀνάπαυσιν), φανερὸν ὅτι γρηστέον μέν πάσαις ταῖς ἀρμονίαις, οὐ τὸν αὐτὸν δὲ τρόπον, άλλὰ πρὸς μὲν τὴν παιδείαν ταϊς ήθικωτάταις, πρὸς δὲ ἀκρόασιν ἐτέρων γειρουργούντων καὶ ταῖς πρακτικαῖς καὶ ταῖς ἐνθουσιαστικαῖς: ὁ γὰρ περὶ ἐνίας συμβαίνει πάθος ψυχαῖς ἰσχυρῶς, τοῦτο ἐν πάσαις ὑπάργει, τῷ δὲ ἡττον διαφέρει καὶ τῷ μαλλον, οίον έλεος και φόδος, έτι δε ένθουσιασμός και γάρ ύπο ταύτης τῆς κινήσεως κατακώγιμοί τινές είσιν. ἐκ δὲ τῶν ἱερῶν μελῶν ὁρῶμεν τούτου;, όταν χρήσωνται τοῖς έξοργιάζουσι τὴν ψυχὴν μέλεσι, καθισταμένους ώσπερ ίατρείας τυγόντας καὶ καθάρσεως. ταύτὸ δὴ τοῦτο άναγκαΐον πάσχειν καὶ τοὺς ἐλεήμονας καὶ τοὺς φοθητικοὺς καὶ τοὺς ὅλως παθητικούς, τοὺς δ' ἄλλους καθ' ὄσον έπιδάλλει τῶν τοιούτων ἐκάστω, καὶ πασι γίγνεσθαί τινα κάθαρσιν καὶ κουφίζεσθαι μεθ' ήδονης. όμοίως δὲ καὶ τὰ μέλη τὰ καθαρτικὰ παρέχει γαρὰν ἀβλαδῆ τοῖς ἀνθρώποις δι' ὁ ταῖς μέν τοιαύταις άρμονίαις καὶ τοῖς τοιούτοις μέλεσι θετέον τοὺς τὴν θεα τρικήν μουσικήν μετεχειριζομένους άγωνιστάς. έπειδή ο θεατής διττός? ο μεν έλεύθερος και πεπαιδευμένος, ο δε φορτικός έκ βαναύσων και θητών καὶ ἄλλων τοιούτων συγκείμενος, ἀποδοτέον ἀγῶνας καὶ θεωρίας καὶ τοῖς τοιούτοις πρός άνάπαυσιν είσι δ΄ ώσπερ αύτῶν αί ψυχαί παρεστραμμέναι της κατά φύσιν έξεως, ούτω και των άρμονιων παρεκδάσεις είσι και των μελών τὰ σύντονα καὶ παρακεγρωσμένα ποιεῖ δὲ τήν ήδονήν ἐκάστοις τὸ κατὰ φύτιν οἰκεῖον. διόπερ ἀποδοτέον έξουσίαν τοῖς ἀγωνιζομένοις πρός τὸν θεατὴν τὸν τοιοῦτον τοιούτω τινὶ χρῆσθαι τῷ γένει τῆς μουσιχῆς. πρὸς δὲ παιδείαν τοῖς ήθιχοῖς τῶν μελῶν χρηστέον καὶ ταῖς άρμονίαις ταῖς τοιαύταις. τοιαύτη δε ή δωριστί, καθάπερ εἶπομεν πρότερον δέγεσθαι δὲ δεῖ κἄν τινα ἄλλην ἡμῖν δοκιμάζωσιν οἱ κοινωνοὶ τῆς ἐν φιλοσοφία διατριδής και τής περί την μουσικήν παιδείας. ὁ δ' έν τή πολιτεία Σωκράτης οὐ καλῶς τὴν φρυγιστὶ μόνην καταλείπει μετὰ τῆς δωριστί, καὶ ταῦτα ἀποδοκιμάσας τῶν ὀργάνων τὸν αὐλόν. ἔχει γὰρ τὴν αύτην δύναμιν ή φρυγιστί των άρμονιων, ήνπερ αύλος έν τοῖς όργάνοις. ἄμφω-γὰρ ὀργιαστικὰ καὶ παθητικά. δηλοῖ δὲ ἡ ποίησις. πᾶσα γὰρ βακχεία καλ πάσα ή τοιαύτη κίνησις μάλιστα τῶν ὀργάνων ἐστὶν ἐν τοῖς αύλοῖς, τῶν δὲ ἀρμονιῶν ἐν τοῖς φρυγιστὶ μέλεσι λαμβάνει ταῦτα τὸ

πρέπον, οίον ο διθύραμβος ομολογουμένως είναι δοκεί φρύγιον . . . Περί δὶ τῆς δωριστὶ πάντες ὁμολογοῦσιν ὡς στασιμωτάτης οῦσης καὶ μάλιστ' ήθος έγούσης άνδρεζον. έτι δε το μέσον μεν των ύπερδολών έπαινούμεν καὶ γρηναι διώκειν φαμέν, ή δὲ δωριστὶ τοιαύτην ἔχει τὴν φύσιν πρὸς τὰς άλλας άρμονίας, φανερόν ότι τὰ δώρια μέλη πρέπει παιδεύεσθαι μάλλον τοῖς νεωτέροις. εἰσὶ δὲ δύο σκοποί, τότε δυνατόν καὶ τὸ πρέπον καὶ γὰρ τὰ δυνατά δεξμεταγειρίζεσθαι μαλλον και τὰ πρέποντα έκάστοις. έστι δέ και ταυταώρισμένα ταις ήλικίαις, οδον τοις άπειρηκόσι διά γρόνον οὐ βάδιον άδειν τὰς συντόνους άρμονίας, άλλὰ τὰς άνειμένας ή φύσις ύποδάλλει τοῖς τηλιχούτοις. διὸ καλῶς ἐπιτιμῶσι καὶ τοῦτο Σωκράτει τῶν περί την μουσικήν τινες, ότι τὰς ἀνειμένας ἀρμονίας ἀποδοκιμάσειεν, ὡς μεθυστικάς λαμβάνων αύτάς, ού κατά την της μέθης δύναμιν (βακγειτικὸν γάρ ή γε μέθη ποιεί μαλλον) άλλ' άπειρηκυίας. ώστε καὶ πρὸς τὴν έσομένην ήλικίαν, την των πρεσδυτέρων, δεί και των τοιούτων άρμονιών άπτεσθαι καὶ τῶν μελῶν τῶν τοιούτων ἔτι δὲ εἴ τίς ἐστι τοιαύτη τῶν άρμονιῶν ἡ πρέπει τῆ τῶν παίδων ἡλικία διὰ τὸ δύνασθαι κόσμον τ' ἔγειν άμα καὶ παιδείαν, οδον ή λυδιστί φαίνεται πεποιθέναι μάλιστα των άρμονιών, δήλον ότι τούτους όρους τρείς ποιητέον είς την παιδείαν, τό τε μέσον και τὸ δυνκτὸν και τὸ πρέπον.» Τὸ χωρίον δὲ τοῦτο τοῦ Αριστοτέλους περιέχον έν συνόψει τάςτεσυμφωνίας καὶ κυριωτέρας διαφοράς μεταξύ Πλάτωνος καὶ Άριστοτέλους έν τῆ χρήσει τῶν ἀρμονιῶν καὶ ὁργάνων, και καθιστών ήμιν γνωστήν την υπαρξιν δύο συστημάτων μελοποιίας έν τη συγγρόνω μουσική, το της ευρύθμου και εύμελους, δικαιολογεί άπογρώντως τούς χάριν τοῦ διττοῦ άκροατηρίου παρεκβάσεις ποιοῦντας καὶ διά τοῦτο ψεγομένους ποιητάς καὶ μελοποιούς ύπο τῶν περὶ τὸν Πλάτωνα, ούτινος ή μουσική, ώς ήπολιτεία, άφορα είς κοινωνίαν μόνον έξ έλευθέρων καὶ πεπαιδευμένων συγκειμένην, έχουσα μόνον τὸ καλόν, ὅπερ κατ' αὐτὸν ἔγκειται έν τῆ συμμετρία, έν μόνη τῆ τηρήσει τῶν σχέσεων καλ άναλογιῶν, τουτέστι τὸ καλὸν ἄμικτον, είλικρινὲς καλ καθαρὸν πάσης άναμίζεως τοῦ μείζονος ἢ έλάσσονος θυμικοῦ ὀξυρρόπου τοῦ άτόμου, έφαπτόμενον τοῦ ἀνθρώπου ὡς πνευματικοῦ ὄντος, ἀφορῶν εἰς τὴν διάνοιαν και κρίσιν, έστερημένον τοῦ τερπνοῦ τοῦ έκ τῶν ἀτομικῶν ψυχικων διαθέσεων προερχομένου και είς το αίσθητικόν τοῦ άνθρώπου άπευθυνομένου, τὸ καλὸν γυμνὸν δῆλον ὅτι πάσης ὑποκειμενικῆς διαθέσεως καλ κινήσεως, περιέγον μόνα τὰ κοινὰ τοῦ γένους γνωρίσματα, τὴν μέθεξιν, μίμησιν ή όμοίωσιν τῶν εἰδώλων ή όμοιωμάτων πρὸς τὸ παράδειγμα, μόνην την κοινωνίαν καὶ παρουσίαν της ίδεας έν τοῖς ὁμοιώμασι. διά τοῦτο δὲ καὶ τὸ είδος τῆς ὑπ' αὐτοῦ παραδεκτῆς ἐν τῆ πολιτεία μουσικής είνε έν διὰ πάσας τὰς ἡλικίας καὶ τάξεις, τὸ παιδευτικόν μεταξύ των δύο άρα φιλοσόφων έν τῆ περί καλοῦ καὶ τεχνῶν θεωρία ὑπάρχει ή αύτή διαφορά ή και έν τη μεταφυσική θεωρία έκατέρου, ή διαφορά τοῦ μονισμοῦ καὶ μοναδισμοῦ.

Τὸν αὐλὸν δὲ ἀποδοκιμάζει έν τῷ Θ τοῦ Πολιτ. (σελ., 1341) καὶ αὐτὸς ὁ ᾿Αριστοτέλης ἔν τισι περιπτώσεσι, οἶαι αὶ ἑξῆς: Δῆλον δὲ ἐκ τούτων καὶ ποίοις όργάνοις γρηστέον οὖτε γὰρ αὐλοὺς εἰς παιδείαν ἀκτέον οὖτ' ἄλλο τεγνικὸν ὄργανον, οἷον κιθάραν κᾶν εί τι τοιοῦτον ἔτερόν έστιν,4 άλλ' όσα ποιήσει αύτων άκροατάς άγαθούς ή της μουσικής παιδείας ή τῆς ἄλλης. ἔτι δ' οὐκ ἔστιν ὁ αὐλὸς ήθικὸν άλλὰ μᾶλλον όργιαστικόν, ώστε πρὸς τοὺς τοιούτους αὐτῷ καιροὺς γρηστέον, έν οἶς ἡ θεωρία κάθαρσιν μαλλον δύναται ή μάθησιν. προσθώμεν δὲ ὅτι συμβέβηκεν ἐναντίον αύτῷ πρὸς παιδείαν καὶ τὸ κωλύειν τῷ λόγφ χρῆσθαι τὴν αὔλησιν διὸ καλῶς ἀπεδοκίμασαν αύτοῦ οἱ πρότερον τὴν χρῆσιν ἐκ τῶν νέων καὶ τῶν έλευθέρων, καίπερ χρησάμενοι τὸ πρῶτον αὐτῷ. σχολαστικώτεροι γὰρ γιγνόμενοι διὰ τὰς εὐπορίας και μεγαλοψυχότεροι πρὸς άρετήν, ἔτι τε πρότερον καὶ μετά Μηδικά φρονηματισθέντες έκ τῶν ἔργων πάσης ἤπτοντο μαθήσεως, ούδεν διακρίνοντες άλλ' έπιζητοῦντες. διό και την αύλητικήν ήγαγον πρός τὰς μαθήσεις. καὶ γὰρ ἐν Λακεδαίμονί τις χορηγός αὐτός ηύλησε τῷ χορῷ, καὶ περὶ 'Αθήνας οὕτως ἐπεχωρίασεν, ώστε σχεδὸν οἱ πολλοί των έλευθέρων μετείχον αύτης, δήλον δὲ ἐκ τοῦ πίνακος ον ἀνέθηκε Θράσιππος Έκφαντίδη γορηγήσας. υστερον δ' άπεδοκιμάσθη διὰ τῆς πείρας αύτης, βέλτιον δυναμένων κρίνειν τὸ πρὸς άρετὴν καὶ τὸ μὴ πρὸς άρετὴν συντεῖνον. ὁμοίως δὲ καὶ πολλὰ τῶν ὀργάνων τῶν ἀρχαίων, οἶον πηκτίδες καὶ βάρδιτοι καὶ τὰ πρὸς ἡδονὴν συντείνοντα τοῖς ἀκούουσι τῶν χρωμένων, έπτάγωνα καὶ τρίγωνα, καὶ πάντα τὰ δεόμενα χειρουργικῆς έπιστήμης, εύλόγως δ' έχει καὶ τὸ περί τῶν αύλῶν ὑπὸ τῶν ἀρχαίων μεμυθολογημένον φασί γὰρ δὴ τὴν 'Αθηνᾶν εύροῦσαν ἀποδαλεῖν τοὺς αὐλούς κτλ.»

Τὴν μεταδολὴν δὲ τῆς ἀρχαιοτέρας μουσικῆς ἀπὸ ἀπλῆς καὶ εὐρύθμου εἰς ποικίλην, εὑμελῆ καὶ παρακεχρωσμένην, ἀπὸ ἀφελοῦς, ἀπαθοῦς καὶ ξηρᾶς εἰς θηλυνομένην, διακεκλασμένην, παθητικὴν καὶ ὑγρὰν ἢ μαλακὴν περιγράφει ἱστορικῶς τὸ ἑξῆς παρὰ Πλουτάρχῳ ἐν τῷ περὶ μουσικῆς ἀπόσπασμα τοῦ κωμικοῦ Φερεκράτους, εἰσαγαγόντος τὴν μουσικὴν

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Χρυσοστ. τομ. 56. σελ. 541. 'Η διά τῶν συρίγγων καὶ αὐλῶν μελῳδία καταγοητεύουσα καὶ τὸ στερρὸν τῆς διανοίας μαλάττουσα. 'Ομιλ. ΙΙ. σελ. 465. 'Όταν γὰρ κύλικας καὶ κισσύδεα καὶ ποτήρια τοῖς δακτύλοις ἐνείρων καὶ περιτιθεὶς κυμβαλίζει καὶ σύριγγα ἔχων ἄδει δι' αὐτῆς τὰ ἄσματα τὰ αἰσχρὰ καὶ ἔρωτος γέμοντα κτλ. Βασιλ. Εἰς 'Ισαίαν σελ. 376. 'Ακουέτωσαν τούτων οἱ ἀντὶ τῶν εὐαγγελίων τὰς κιθάρας καὶ τὰς λύρας ἐπί τῶν οἴκων φυλάσσοντες. . Σοὶ δὲ χρυσῷ καὶ ἐλέφαντι πεποικιλμένη ἡ λύρα ἐφ' ὑψηλοῦ τινος δωμοῦ ὧσπερ τι ἄγαλμα καὶ εἴδωλον δαιμόνων ἐναπόκειται κτλ.

έν γυναικείω σχήματι όλην κατηκισμένην τὸ σῶμα, καὶ ποιήσαντος τὴν μέν δικαιοσύνην διαπυνθανομένην τὴν αἰτίαντῆς λώβης, τὴν δὲ ποίησιν λέγουσαν:

Λέξω μέν ούκ ἄκουσα, σοί τε γὰρ κλύειν έμοί τε λέξαι θυμός ήδονήν έγει. έμοι γὰρ ἦρξε τῶν κακῶν Μελανιππίδης έν τοῖσι πρώτοις, δς λαβών άνῆκε με χαλαρωτέραν τ' έποίησε χορδαῖς δώδεκα. 'Αλλ' οὖν ομως οὖτος μέν ἢν ἀποχρῶν ἀνὴρ έμοιγε πρός τὰ νῦν κακά. Κινησίας δὲ ὁ κατάρατος 'Αττικὸς έξαρμονίους καμπάς ποιῶν έν ταῖς στροφαῖς άπολώλεγ' οὖτως, ὥστε τῆς ποιήσεως τῶν διθυράμδων, καθάπερ ἐν τοῖς ἀσπίσιν άριστέρ' αύτοῦ φαίνεται τὰ δεξιά. 'Αλλ' οὖν ἀνεκτὸς οὖτος ἦν ὅμως ἐμοί. Φρῦνις δ' ίδιον στρόβιλον έμβαλών τινα κάμπτων με καὶ στρέφων όλην διέφθορεν έν πέντε χορδαῖς δώδες ἀρμονίας ἔχων. 'Αλλ' οὖν ἔμοι γε χοὖτος ቭν ἀποχρῶν ἀνήρ' εί γάρ τι κάξήμαρτεν αὖθις ἀνέλαβεν. Ὁ δὲ Τιμόθεος μ'ὧ φιλτάτη κατορώρυχεν καὶ διεκέκναικ' αἴσχιστα. ΔΙΚ. Ποῖος οὐτοσὶν ό Τιμόθεος; ΜΟΥΣ. Μιλήσιός τις Πυρρίας. ΔΙΚ. Κακά σοὶ παρέσγε γοῦτος; ΜΟΥΣ. ἄπαντας οῦς λέγω παρελήλυθ' ἄδων εύτραπέλους μυρμηκιάς έξαρμονίους ύπερβολαίους τ' άνοσίους καὶ νιγλάρους, ὥσπερ τε τὰς ραφάνας ὄλην χάμπτων με χατεμέστωσε. κάν έντύχη ποῦ με βαδιζούση μόνη άπέδυσε κάνέλυσε χορδαῖς διώδεκα.

Ό αύτὸς δὲ Πλούταρχος ἐν τῷ π. μ. λέγει περὶ τῆς εἰρημένης διαφορᾶς, ὅτι «᾿Αριστοφάνης ὁ χωμικὸς μνημονεύει Φιλοξένου, καί φησιν' ὅτι εἰς τοὺς κυκλίους χοροὺς (μονφδικὰ) μέλη εἰσηνέγκατο. Καὶ ἄλλοι δὲ κωμφδοποιοὶ ἔδειξαν τὴν ἀτοπίαν τῶν μετὰ ταῦτα τὴν μουσικὴν κατακερματικότων . . . Οτι δὲ περὶ τὰς ἀγωγὰς καὶ τὰς μαθήσεις διόρθωσις ἢ διαστροφὴ γίνεται, δῆλον ᾿Αριστόξενος ἐποίησε' τῶν γὰρ κατὰ τὴν αὐτοῦ ἡλικίαν φησί Τηλεσία τῷ Θηβαίφ συμβῆναι νέφ μὲν ὅντι τραφῆναι ἐν τῷ καλλίστη μουσικῆ καὶ μαθεῖν ἄλλα τε τῶν εὐδοκιμούντων καὶ

δή τὰ Πινδάρου, τά τε Διονυσίου τοῦ Θηβαίου καὶ τὰ Λάμπρου και τὰ Πρατίνου καὶ τῶν λοιπῶν, ὅσοι τῶν λυρικῶν ἄνδρες ἐγένοντο ποιηταὶ κρουμάτων ἀγαθοί καὶ αὐλῆσαι δὲ καλῶς καὶ περὶ τὰ λοιπὰ μέρη τῆς αυμπάσης παιδείας ἱκανῶς διαπονηθῆναι παραλλάξαντα δὲ τὴν τῆς ἀκμῆς ἡλικίαν οὕτω σφόδρα ἐξαπατηθῆναι ὑπὸ τῆς σκηνικῆς μουσικῆς, ὡς καταφρονῆσαι τῶν καλῶν ἐκείνων, ἐν οἷς ἀνετράφη, τὰ Φιλοξένου δὲ καὶ Τιμοθέου ἐκμανθάνειν, καὶ τούτων αὐτῶν τὰ ποικιλώτατα καὶ πλείστην ἐν αὐτοῖς ἔχοντα καινοτομίαν.» Καὶ ἔτερον δὲ ὅμοιον ἀπόσπασμα εὕρηται παρὰ τῷ Θεμεστίῳ (λογ. 33), περιγράφον τὴν κατάπτωσιν τῆς παλαιοτέρας μουσικῆς διὰ τῶν ἑξῆς: «᾿Αριστόξενος ὁ μουσικὸς θηλυνομένην ἤδη τὴν μουσικὴν ἐπειρᾶτο ἀναρρωνύναι αὐτός τε ἀγαπῶν τὰ ἀνδρικώτερα τῶν κρουμάτων καὶ τοῖς μαθηταῖς ἐπικελεύων τοῦ μαλθακοῦ ἀφεμένους φιλεργεῖν τὸ ἀρρενωπὸν ἐν τοῖς μέλεσι. Ἐπειδὴ οὖν τις ἤρετο αὐτὸν τῶν συνήθων

Τί δ' &ν γένοιτο πλέον ὑπεριδόντι μὲν τῆς νέας καὶ ἐπιτερποῦς ἀοιδῆς, τὴν δὲ παλαιὰν διαπονήσαντι;

\*Αιση, φησί, σπανιώτερον έν τοῖς θεάτροις, ὡς οὐχ οἶόν τε ὅν πλήθει ἄμα άρεστὸν εἶναι καὶ άρχαῖον τὴν ἐπιστήμην.

Αριστόζενος μέν οὖν καὶ ταῦτα ἐπιτήδευσιν μετιών δημοτικὴν παρ' οὐδὲν ἐποιεῖτο δήμου καὶ ὄχλουὑπεροψίαν. Καὶ εί μὴ ὑπάρχει ἄμα τοῖς τε νομίμοις τῆς τέχνης ἐμμένειν καὶ τοῖς πολλοῖς ἄδειν κεχαρισμένα τὴν τέχνην εἶλετο ἀντὶ τῆς φιλανθρωπίας.»

Έπὶ τῆς ἐποχῆς λοιπὸν τοῦ ᾿Αριστοξένου ἡ κατάχρησις ἐν τοῖς θεάτροις φαίνεται φθάσασα τὸν ἀνώτατον βαθμόν, ὅπερ ἐπιμαρτυρεῖται καὶ
ἐξ ἐτέρου ἀποσπάσματος διατηρηθέντος ὑπὸ τοῦ ᾿Αθηναίου: «Διόπερ ᾿Αριστόξενος ἐν συμμίκτοις συμποτικοῖς . . . Οὖτω δὲ οὖν φησι καὶ ἡμεῖς,
ἐπειδὴ τὰ θέατρα ἐκδεδαρδάρωται, καὶ εἰς μεγάλην διαφθορὰν προελήλυθεν ἡ πάνδημος αὖτη μουσική, καθ᾽ ἑαυτοὺς γενόμενοι ὀλίγοι ἀναμιμνησκώμεθα οἴα ἦν ἡ μουσική.»

Τὰ χωρία μὲν ταῦτα ἀποχρώντως μαρτυροῦσι περὶ τῆς καταστάσεως καὶ μεταδολῆς τῆς ἀρχαιοτέρας εὐρύθμου εἰς εὐμελῆ μουσικήν. Ἰδέαν δέ τινα τῆς εὐρύθμου δύνανται νὰ παράσχωσιν ἡμῖν αἱ διασωθεῖσαι διὰ τῆς πυθαγορείου παρασημαντικῆς παρασεσημασμέναι ἀρχαῖαι μελῳδίαι, ἤτοι ἡ ἀρχὴ τοῦ εἰς Δήμητραν ὁμηρικοῦ ὕμνου, ἡ πρώτη στροφὴ τῆς ά. τῶν Πυθιονικῶν Πινδάρου, καὶ οἱ τοῦ Διονυσίου καὶ Μεσομήδους ὕμνοι εἰς Μοῦσαν, ᾿Απόλλωνα καὶ Νέμεσιν, καὶ πρὸς τούτοις ἔτι τελειότερον καὶ αὐταρκέστατα χιλιάδες τῶν μελῳδιῶν τῆς ἱερᾶς μουσικῆς τοῦ τε λιτοῦ καὶ μελικοῦ συστήματος, μεμελοποιημέναι ἀκριδῶς κατὰ τοὺς κανόνας τῆς ἀρχαίας εὐρυθμίας, προφδικῶς, ἐπῳδικῶς, μεσφδικῶς, παλινωδικῶς, περιωδικῶς, κατὰ σεριχοπὴν ἀ-

νομοιομερή ατλ. περί ών έπιθι Έγχειρίδιον Ήραιστίωνος «Περί ποιήματος», καὶ Άριστείδην Κοϊντιλιανόν« Περί μουσιαής Α΄.»

Τὴν δὲ διαφορὰντῆς εὐμελοῦς πρὸς τὴν ευρυθμον χαρακτηρίζει ἀποχρώντως πλὴν τῶν ἀνωτέρωἐκτεθέντων χωρίων καὶ Διονύσιος ὁ "Αλικαρνασσεὺς ἐπὶ τἢ βάσει ἀρχαίων ἐπὶ αὐτοῦ διασωζομένων μελωδιῶν ἐν τῷ «Περὶ συνθέσεως ὀνομάτων,» ἔνθα περὶ διαφορᾶς μεταξὸ λογώδους καὶ ώδικοῦ μέλους πραγματευόμενος λέγει: «Ἡ δὲ ἀργανακή τε καὶ ώδική μοῦσα διαστήμασι χρῆται πλείοσιν, οὐ μόνον τὸ ἀκὶ πέντε μένον, ἀλλὶ ἀπὸ τοῦ διὰ πασῶν ἀρξαμένη καὶ τὸ διὰ πέντε μελωλεῖ καὶ τὸ διὰ τεττάρων, καὶ τὸ διάτονον (γρ. δίτονον), καὶ τὸ τιμτόνον ώς δὲ τινες οἴονται καὶ τὴν δίεσιν ἐπαισθητῶς τὰς τε εξέτες τοῦς μέλεσιν ἐποττάτειν ἀξιοῖ, καὶ οὐ τὰ μέλη ταις λέξεσιν, ὡς ἐξ ἄλλων τε πολλων δῆλον, καὶ μάλιστα ἐκ τῶν Εθριπίδου μελῶν, ἀ πεποίτκε τὴν Ἡλέκτραν λέγουσαν πρὸς τὸν χορόν.

Σίγα, σίγα: λευχόν έγνος άςδύλης τιθείτε, μή ατυπείτε ἄπο προδάτ' έχεϊσε: ἄπο πρόμοι κοίτας.

καὶ γὰρ δὴ τούτοις τὸ «Σίγα, σίγα" λευκὸν« ὑρ' ἐνὸς οθόγγου μελφδεῖται, καί τοι τῶν τριῶν λέζεων ἐκάστη βαρείας τε τάσεις ἔχει καὶ ὀξείας. καὶ τὸ «᾿Αρδύλης» τῆ μέση συλλαδῆ τὴν τρίτην ὁμότονον ἔχει, ἀμηχάνου ὅντος ἐν ὄνομα δύο λαβεῖν ὑζείας καὶ τοῦ «Τεθεῖτε» βαρυτέρα μὲν ἡ πρώτη γίνεται, δύο δὲ μετὰ ταύτην ὁξύτονοί τε καὶ ὁμόφωνοι τοῦ τε «Κτυπεῖτε» ὁ περισπασμὸς ἡράνισται, μιῷ γὰρ αὶ δύο συλλαβαὶ λέγονται τάσει καὶ τὸ «ἄπο προβάτε» οὐ λαμβάνει τὴν τῆς μέσης συλλαβῆς προσφδίαν ὑξεῖαν, άλλ ἐπὶ τὴν τετάρτην συλλαβὴν μεταβέθηκεν ἡ τάσις ἡ τῆς τρίτης. Τὸ δε αὐτὸ γίνεται καὶ περὶ τοὺς ρυθμούς ἡ μὲν γὰρ πεζὴ λέζις οὐδενὸς οὕτε ὁνόματος οῦτε ἡηματος βιάζεται τοὺς χρόνους οῦτε μετατίθησιν άλλ οἴας παρείληφε τὰς συλλαβάς τάς τε μακρὰς καὶ τὰς βραχείας, τοιαύτας φυλάττει ἡ δὲ μουσική τε καὶ ἡυθμικὴ μεταβάλλουσιν αὐτὸς μειοῦσαι καὶ παραύξουσαι, ὥστε πολλάκις εἰς τὰνανβάλουσιν αὐτὸς μειοῦσαι καὶ παραύξουσαι, ὥστε πολλάκις εἰς τὰνανβάλλουσιν αὐτὸς μειοῦσαι καὶ παραύξουσαι, ὥστε πολλάκις εἰς τὰνανβάλλοις τὸς τὰν τοῦς χρόνους, ἀλλὰ τοῖς χιδοις τὸς συλλαβάς».

διαιρέσεις γιιγνύοντες την μετρικήν μετά της ρυθμικής, της περί τοῦ έν

τη μουσική ταττομένου ρυθμού πραγματευομένης, ύδροφορούσιν είς πίθον Δαναΐδων. Αι ύπὸ τοῦ Διονυσίου άναφερόμεναι είδήσεις «έκ τῶν Εύριπίδου μελών και πολλών ἄλλων» άφορῶσι βεβαιότατα είς τὴν εύμελῆ μουσικήν, καὶ εἶνε άληθέσταται, διότι συμφωνοῦσι πληρέστατα πρὸς τὰς ύπὸ τοῦ Πλάτωνος καὶ Άριστοφάνους κατὰ τῶν νεωτεριστῶν μελοποιῶν καὶ πρὸς τὴν ἡυθμικὴν θεωρίαν τοῦ Αριστοξένου, ὅπερ ἀποδειχθήσεται προϊούσης τῆς πραγματείας. "Οτι δὲ ού μόνον ἐπὶ τοῦ Διονυσίου, ἀλλὰ καὶ πολύ ὕστερον διεσώζοντο άρχαῖαι μελφδίαι καὶ κανόνες τῆς άρχαίας μελοποιτάς και ρυθμοποιίας μαρτυρούσι και άλλοι συγγραφείς. Ούτως ό μεν ΙΙλούταρχος έν τῷ «Περὶ Μουσικῆς» βεδαιοῖ ὅτι οἱ ἐπ' αὐτοῦ ἔψαλλον τους νόμο υς τους άρμονικούς του 'Ολύμπου λέγων: «Οὖτος ("Ολυμπος) γάρ τους άρμονιχούς νόμους έξήνεγχεν είς την Έλλάδα, οίς νῦν γρῶνται οι Ελληνες έν ταῖς έορταῖς τῶν θεῶν», καὶ οἴτινες δὲν ἦτο δυνατὸν νὰ ἀπολεσθῶσιν, ἐν ὄσω ἔτι ὑπῆρχεν ἡ ἐθνικὴ λατρεία μέχρι τοῦ ἔκτου μ. γ. αἰῶνος, μεθ' ής συνδιεσώζοντο ἄπαντες οἱ ὕμνοι, αἱ ώδαὶ καὶ τὰ ἄ. σματα τῶν δαιμόνων κατὰ τὰς ῥητὰς μαρτυρίας πολλῶν συγγρόνων πατέρων καὶ μάλιστα τοῦ Χρυσοστόμου. Ὁ δὲ κατὰ τὸν τρίτον αίῶνα 'Αθήναιος (ΙΔ, 632) λέγει περί Λακεδαιμονίων: «Τηροῦσι δὲ Λακεδαιμόνιοι καί νῦν τὰς ἀργαίας ὡδὰς ἐπιμελῶς, πολυμαθεῖς τε εἰς ταύτας εἰσὶ καὶ ἀκριδεῖς.» Ὁ δὲ Σχολιαστής τοῦ Εύριπίδου ώσαύτως μαρτυρετ ὅτι έσώζοντο τὰ ἀργαΐα τῶν τραγφδιῶν μέλη, καὶ ὅτι εἰσέτι ἤδοντο, διότι εἰς τὴν γ΄ στροφὴν τοῦ χορικοῦ τοῦ 'Ορέστου (στιχ. 174).

> Πότνια, πότνια νύξ Υπνοδότειρα τῶν πολυπόνων βροτῶν Έρεβόθεν ἴθι· μόλε μόλε κατάπτερος

παρατηρεῖ: «Τοῦτο τὸ μέλος ἐπὶ ταῖς λεγομέναις νήταις ἄδεται, καὶ ἔστιν ὁξύτατον ἀπίθανον οὖν τὴν Ἡλέκτραν ὀξεία φωνἢ κεχρῆσθαι, καὶ ταῦτα ἐπιπλήσσουσαν τῷ χορῷ ἀλλὰ κέχρηται μὲν τῷ ὁξεῖ ἀναγκαίως λεπτότερον δὲ ὡς ἔνι μάλιστα.» Ὁ δὲκατὰ τὸν 6΄.μ.χ.αίῶνα Τατιανὸς ἐπίσης μαρτυρεῖ ὅτι ἐδιδάσκοντο ἀρχαῖαι τραγφδίαι λέγων (Πρὸς Ἦλληνας σελ.858): «Τί μοι συμβάλλεται πρὸς ώφέλειαν ὁ κατὰ τὸν Εὐριπίδην μαινόμενος καὶ τὴν Ἁλκαίωνος μητροκτονίαν ἀπαγγέλλων; ῷ μηδὲ τὸ οἰκεῖον πρόσεστι σχῆμα, κέχηνέ τε μέγα καὶ ξίφος περιφέρει καὶ κεκραγὼς πίμπραται καὶ φορέει στολὴν ἀπάνθρωπον.» Ὠσαύτως ὁ Συνέσιος ἐν τῷ Περὶ Προνοίας λέγει: «Καθάπερ ἐπὶ σκηνῆς ὁρῶμεν τοὺς τῆς τραται τόν τε Κρέοντα καὶ τὸν Τήλεφον, καὶ οὐδὲν θάλουργῆ τῶν ῥακίων

διοίσει πρὸς τὸ μέγα καὶ καλὸν ἐμδοῆσαι, καὶ καταλαβεῖν ἡχοῖ τοῦ μέλους τὸ θέατρον: άλλὰ καὶ τὴν θεράπαιναν καὶ τὴν δέσποιναν μετὰ τῆς αὐτῆς ἐπιδείξεται μουσικῆς, καὶ ὅ,τι ἀν περιθῆται προσωπεῖον, τὸ καλῶς αὐτὸν ὁ χορηγὸς τοῦ δράματος ἀπαιτεῖ.» Ὁ αὐτὸς δὲ Συνέσιος ἐν ἐπιστ. 94 σελ. 1464 περὶ τοῦ ἀνωτέρω εἰρημένου Ὑμνου τοῦ Διονυσίου εἰς τὴν Νέμεσιν λέγει: «Αὔτη (Νέμεσις) μέντοι σαφῶς ἐστι περὶ ἡς πρὸς λύραν ἄδομεν.

Λήθουσα δὲ πὰρ πόδα βαίνεις Γαυρούμενον αὐχένα κλίνεις Ὑπὸ πῆχυν ἀεὶ βιοτὰν κρατεῖς.

"Ο δὲ κατὰ τὸν γ΄ αίῶνα μ. χ. 'Αριστείδης Κοῖντιλιανὸς ἐν τῷ Β'. περὶ Μουσικῆς (σελ. 95) ὁμολογεῖ, ὅτι ἐσώζοντο αἰ περὶ τῆς χρήσεως τῶν ἀρμονιῶν τοῦ ἐκ τοῦ γ΄. βιβλίου τῆς Πλάτωνος Πολιτείας γνωστοῦ μουσικοῦ Δάμωνος θεωρίαι λέγων: "Ότι γὰρ δι' ὁμοιότητος οἱ φθόγγοι συνεχοῦς μελφδίας πλάττουσί τε οὐκ δν ἢθος ἔν τε παισὶ καὶ τοῖς ἦδη προδεδηκόσι καὶ ἐνδομηχοῦν ἐξάγουσιν, ἐδήλουν καὶ οἱ περὶ τὸν Δάμωνα ἔν γοῦν ταῖς ὑπ' αὐτοῦ παραδεδομέναις ἀρμονίαις τῶν φερομένων φθόγγων ὁτὲ μὲν τοὺς θήλεις, ὁτὲ δὲ τοὺς ἄρρενας ἔστιν εὐρεῖν πλεονάζοντας, ἢ ἐπ' ἔλαττον ἢ οὐδ' ὅλως παρειλημμένους, δῆλον ὡς κατὰ τὸ ἢθος ψυχῆς ἐκάστης καὶ ἀρμονίας χρησιμευούσης διὸ καὶ ἡ πεττεία τὸ χρησιμώτατον, ἐν ἐκλογῆ τῶν ἀναγκαιοτάτων φθόγγων ἐκάστοτε θεωρουμένη.»

Τὴν περὶ θηλέων δὲ καὶ ἀρρένων φθόγγων θεωρίαν περιγράφει ὁ αὐτὸς Κοϊντίλιανὸς έν τῷ Β΄. περὶ μουσικῆς (ΧΙΙΙ) διὰ τῶν ἑξῆς (σελ. 92): «Της δὲ μελωδίας ἔν τε ταῖς ώδαῖς κάν τοῖς κώλοις ἐκ της ὁμοιότητος της πρός τους όργανικους ήγους λαμβανομένης τὰ τῶν στοιχείων άρμόττοντα πρὸς τὴν τῶν μελῶν ἐκρώνησιν ἐπελεζάμεθα. ἐπτὰ γοῦν τῶν φωνηέντων όντων έν τε τοῖς μακροῖς καὶ τοῖς βραχέσι τὰς προειρημένας διαφοράς όρωμεν χαθόλου γάρ τὰ μέν είς μπχος αξροντα τὸ στόμα σεμνοτέρους τε τους ήχους και άρρενοπρεπεῖς, τὰ δὲ είς πλάτος διαιροῦντα καί τὰς έχφωνήσεις ήττους τε καὶ θηλυτέρας έχει. πάλιν δὲ είδικῶς έν μὲν τοῖς μακροῖς ἄρρην μέν ὁ τοῦ ω φθόγγος, στρόγγυλός τε ών καὶ συνεστραμμένος, θηλυς δέ ο τοῦ η διαχεῖται γάρ πως έν αὐτῷ τὸ πνεῦμα καὶ διηθεῖται. ἐν μέν τοι τοῖς βραχέσι τὸ μέν ὁ τὸ ἄρρεν δηλοῖ, τό τε φωνητικόν συνίλλον ὄργανον καὶ τὸν φθόγγον πρὶν ἐκφανῆναι συναρπάζον, τεθύληνται δέ το ε, κεχυνέναι πως άναγκάζον κατά την άπαγγελίαν. των δέ διχρόνων είς μελφδίαν τὸ & κράτιστον εὐφυές γὰρ διὰ πλάτος της ήχήσεως είς μακρότητα τὰ δὲ λοιπὰ διὰ λεπτότητα οὐχ' ουτως έχει. έστι δέ τινα κάν τούτοις ίδεῖν μεσότητα το μέν γὰρ ἄ κοινωνίαν τε έχον και άντιπάθειαν πρός τό η, ή μέν είς άντίστρορον χρείαν

έκείνου παραλαμδάνεται, πέφυκεν ἄρρεν, ἢ δὲ τὴν ὁμοίαν ποιεῖται σημασίαν, τεθύληνται δηλοῦσι δὲ τοῦτο καὶ αὶ τῶν διαλέκτων ἀλλήλαις ἀντιπεπονθυῖαι τἢ τῶν ἐθνῶν ἀναλόγως ἐναντιοτροπία, ἡ Δωρίς τε καὶ ἡ Ἰάς ἡ μὲν γὰρ Δωρὶς τὴν θηλύτητα φεύγουσα τοῦ η τρέπειν αὐτοῦ τὴν χρῆσιν ὡς ἐς ἄρρην τὸ ἄ νενόμικεν, ἡ δὲ Ἰὰς τὸ στερεὸν ὑποστελλομένη τοῦ ἄ καταφέρεται πρὸς τὸ η. τὸ δὲ ε θῆλυ μέν ἐστι κατὰ τὸ πλεῖστον, ὡς προείρηται, τῷ δὲ τὸν ὅμοιον ῆχον ἐπιφαίνειν, εἰ ἐκταθείη τῇ ἄι δισόγη γραφομένη διὰ τοῦ ἄ, ἐπ ἐλάχιστον ἡρρένωται. ἀλλὰ καὶ τῶν

αρυρών και των λάταλης εων τὰ ἀασ΄ απασὰς τας πτωσεις εί τε εςεταζειν ἐθέλεις, σαφῶς εὐρήσεις, ὡς τῶν μέν ἀρρενικῶν ὀνομάτων ἀρρενικὰ στοιχεῖα καθηγεῖται καὶ ἐπὶ τελευτῆς τίθεται, τῶν δὲ θηλυκῶν τὰ ὅμοια καὶ οἱ ὅμοιοι φθόγγοι, τῶν δὲ οὐδετέρων τὰ μεταξύ.

Τέτταρα μέν οὖν τῶν φωνηέντων τὰ εύφυῆ πρὸς ἔκτασιν διὰ τῆς μελωδικής φωνής διαστήματα πρός τους φθόγγους έχρησίμευσεν έπει δε έδει καὶ συμφώνου παραθέσεως, όπως μὴ διὰ μόνων τῶν φωνηέντων γιγνόμενος ὁ ήχος κεχήνη, τῶν συμφώνων τὸ κάλλιστον παρατίθεται, τὸ τ τά τε γὰρ προτακτικά τῶν ἄρθρων ἐδήλωσε, μόνον τε ταῖς τῶν ὁργάνων χορδαῖς ένφερῶς ήχεῖ, τήν τε φωνήν έστι λειότατον οὖτε γαρ πνεύματι τραχύνεται ποσῶς, ὡς τὰ δασέα, οὖτ' ἀκίνητον έᾳ τὴν γλῶτταν, ὡς τῶν λοιπών ψιλών έκάτερον, ούτε συριγμόν άγενη προίησι καλ άγροικον, ώς τὰ διπλᾶ καὶ τὸ ἰδιάζον, οὖτε λεπτόν έστι καὶ άσθενές, ώς τὰ ὑγρά τούτων ούτως έχόντων οι μέν διά τοῦ η γινόμενοι φθόγγοι ύγροί τε είσι καὶ όλως παθητικοί καὶ τεθυλησμένοι, οἱ δὲ διὰ τοῦ ω δραστήριοι καὶ ήρρενωμένοι, των δέ μέσων οι μέν διά τοῦ α πλέον μετέχοντες άρρενότητος, οί δὲ διὰ τοῦ ε θηλύτητος. τούτοις ὅμοια γίνεται καὶ τὰ έξ αύτῶν διαστήματα, καλ πάλιν τοῖς διαστήμασιν ὁμόλογα τὰ ἐκ τούτων περιεχόμενα συστήματα, ἄκρα μέν τὰ ὑπὸ τῶν ὁμοίων, μέσα δὲ τὰ ὑπὸ τῶν άνομοίων ταίζ φωναίζ καὶ ήτοι κατά τὴν τοῦ συστήματος άγωγὴν τῆς ποιότητος μεταλαμβάνει, η κατά την ύπερβατόν μελωδίαν τοῖς πλεονάζουσι τῶν ἦχων συνεξομοιοῦται. τοῦ δὲ πρώτου συστήματος, ὅπερ ἐστὶ τετράχορδον, ο μέν πρώτος φθόγγος διά τοῦ ε προήκται, οἱ δὲ λοιποὶ κατά τὸ ἐξῆς ἀκολούθως τῆ τάξει τῶν φωνηέντων, ὁ μὲν δεύτερος διὰ τοῦ ἄ, ὁ δὲ τρίτος διὰ τοῦ ἡ, ὁ δὲ τελευταῖος διὰ τοῦ ὼ, εὐπρεπῶς κατὰ πολύ των ήχων διά μεσότητος άλλήλους διαδεχομένων και οί μεν έξης τοῖς προειρημένοις τρισὶ κατὰ συμφωνίαν λαμβάνονται, μόνος δὲ ὁ τοῦ ε κατά την άργην του τε πρώτου διά πασων και του δευτέρου, [κατά την] ομόφωνον τῷ προσλαμδανομένω τὴν μέσην διάξει διὰ τί δέ, ὕστερον λέξομεν. πάλιν μὴν τῶν φθόγγων ήτοι περιεχόντων ή πλεοναζόντων, ή κατ' άμφότερα την χυρίαν έχόντων, η των έτέρων καθ' έκάτερον τρόπον ώς έν μίζει κατακρατούντων τὰ ποιὰ γίνεται συστήματα, έκ δὶ τούτων αί

άρμονίαι αίς κατά τὰ προειρημένα χρώμενος, ή καθ' όμοιότητα έκάστη ψυγη προσφέρων άρμονίαν ή κατ' έναντιότητα, τό τε φαῦλον καὶ ὑποικουροῦν ἦθος ἐκκαλύψεις καὶ ἰάση καὶ βέλτιον ἐνθήσεις καὶ πειθώ ποιήσεις, εί μέν άγενες ή σκληρον ύπείη, διά μεσότητος άγων είς τούναντίον, εί δε τῶν συστημάτων τὰ μὲν βαρύτερα τῷ τε ἄρρενι κατὰ φύσιν καὶ ἤθει κατά την παίδευσιν πρόσφορα, τη πολλη καί σφοδρά κάτωθεν άναγωγη τοῦ πνεύματος τραγυνόμενα, καὶ πλείονος άέρος πληγή διά τὴν τῶν πό-אישיר ביטים דרת היה הברין שוים ליין ליין אינו ביב בינים אין אולים ביב בינים אין אבני ביב בינים אין אבני τη του περί τὰ γείλη καὶ έπιπολης άέρος πληγη διὰ λεπτότητα γοερά τι όντα καὶ έκδοητικά καὶ τὰ μὲν διὰ τῶν έξῆς φθόγγων οὖτω προχωροῦντα δι' όμαλότητος καὶ ἡαστώνης, τὰ δὲ διὰ τῶν ὑπερδολῶν τραχύτερα καὶ ἄλλως παρακεκινημένα, καὶ διὰ τῆς ἐξαίφνης εἰς τοὺς ἐναντίους τρόπους μεταδολής βία την διάνοιαν άντιτείνοντα. καὶ τῶν τρόπων τοίνυν ὁ μὲν δώριος βαρύτατος καὶ ἄρρενι πρέπων ήθει (τοῦτον γὰρ καὶ τὴν άρχην αύτοῦ κατά τὸν ώδικὸν τύπον πρῶτον ὅρον ἐποιησάμεθα, τοῦ βαρυτάτου διὰ πασῶν μεταξύ τυγγάνοντα καὶ πέρας τοῦ τε ὑπατοειδοῦς διὰ τεσσάρων έπὶ τὴν ὀξύτητα καὶ τοῦ διὰ πέντε μεσοειδοῦς ἐπὶ τὸ βάρος κατά την υποδώριον άρμονίαν), ο δὲ τούτω τόνω πλεονάζων μέσος κατά τὸ ἦθος, ὁ δὲ τῷ μεγίστω τῶν ἀντιθέτων διαστημάτων ὀξύτερος τῷ διτόνω, θηλύτερος. οἱ δὲ μέσοι λογιζέσθωσαν ὡς ἐπαμφοτερίζοντες. πάλιν δὲ ἐπὶ τῶν ὀργάνων (αὶ γὰρ τούτων χορδαὶ πολυχούστεραι) αἱ μὲν ἀπὸ προσλαμβανομένου δωρίου κατά τὸ βάρος κοιλότατοι καλ ήρρενωμένοι, ολ δὲ ἐπὶ τὴν ὀξύτητα τῆς διατόνου μέσοι, οἱ δὲ μετὰ τούτους κατὰ παραύξησιν όξύτατοί τε καὶ θηλύτεροι.»

Κατὰ ταῦτα δὲ τὸ δεκαπεντάχορδον τέλειον σύστημα ἐμελφδεῖτο παρὰ τοῖς ἀρχαίοις διὰ τῶν φθόγγων τε, τα, τη, τω εἰς τὸ πρῶτον τετράχορδον καὶ ἐπὶ τῶν λοιπῶν ὁμοίως, ὥστε σύμπαντος τοῦ ἀμεταδόλου συστήματος εἶχεν ἡ καταλογὴ (solimisation) ὡς ἑξῆς:

τε τα τη τω τα τη τω τε τα τη τω τα τη τω τα la si do re mi fa sol la si do re mi fa sol la

Πρὸς τὸν 'Αρ. Κοϊντιλιανὸν διαφέρεται ὁ 'Ανώνυμος λέγων: «Τῶν δέκα πέντε τρόπων οἱ προσλαμβανόμενοι λέγουσι τω, αἱ ὑπάται τᾶ, αἱ παρωπάται τη, οἱ διάτονοι τω, αἱ ιιέσαι τε, αἱ παράμεσοι τᾶ, αἱ τρίται τὴ, αἱ νῆται τᾶ,» ἡ δὲ διαφορὰ ἔγκειται μόνον ἐν τῷ φθόγγῳ τοῦ προσλαμβανομένου τω ἀντὶ τε κατὰ τὸν Κοϊντιλιανόν. Οἱ βυζαντινοὶ δὲ μουσικοὶ ἀντὶ τῆς καταλογῆς ταύτης μεταχειρίζονται τὸ γράμμα ν μετὰ τῶν φωνηέντων ᾶ, ε, ων καὶ τῆς διφθόγγου ᾶι ᾶ, νε, ναι νὼ, ὅπερ εὕρηται παρὰ τῷ 'Ανωνύμῳ' ἐξ αὐτῶν ἐσχημάτισαν ἢ καὶ παρέλαβον ἐξ ἐπικλήσεως ἴσως τῶν ἐθνικῶν πρὸς τὸν 'Απόλλωνα τὰ » "Ατα ἀτες, "Ατα

raì ἄτες, Nai ἄτες, "Ατες, ἄγιε; rara, Nerarw, ὧν τὸ rarà καὶ τεrarw ὕστερον προσληφθέντα καὶ μόνον ἐν τῷ μελικῷ καὶ ἀσματικῷ ἀπαντῶντα, εἶνε ἄσημα, τῶν δὲ ἄλλων τὸ μὲν "Ανα εἶνε κλητικὴ τοῦ ἄraξ, τὸ δὲ ἀτες προστακτικὴ ἀορίστου τοῦ ἑημ.ἀτίημι, τὸ δὲιαι ἀντὶ τε
προσετέθη ἵνα ἐπαρκέση πρὸς καταλογὴν τοῦ διὰ πέντε ἔκαστος δὲ ἢχος (εἶδος τοῦ διὰ πασῶν) ἔχει παρὰ τοῖς Βυζαντινοῖς μουσικοῖς ἰδίαν καταλαγήν, ἤτις ἄρχεται ἀπὸ τοῦ ὁξέος ἐπὶ τὸ βαρύ, ὡς εὐαρμοστότερον
κατὰ τοὺς ἀρχαίους, ι ὡς ἑξῆς.

mi re do si la sol fa mi Av 1 va 1 va 1 va 1 va 1 va 1  $\frac{1}{2}$  1 ve, 1  $\frac{1}{2}$ 

## Δεύτερος = Φρύγιος

re do si la sol fa mi re do  $N\alpha : 1 \quad \alpha^{1}/2 \quad v \in 1 \quad \alpha \quad 1 \quad v \in 1 \quad 1/2 \quad 1$ 

## Τρίτος = Αύδιος

do si la sol fa mi re do  $A^{1}/2$  van 1 a 1 ve 1 ec. 1/2 1 1

## Tέταρτος = Mιζολύδιος

si la sol fa mi re do si A 1  $\alpha$  1  $\alpha$  4  $\gamma$  1/2  $\alpha$  1 1 1/2

Οι σήμερον δὲ ἰεροψάλται μεταχειρίζονται τοὺς φθόγγους Πα, Βου, Γα, Δι, Κε, Ζω, Νη Πα, ἀπὸ τοῦ βαρέος ἐπὶ τὸ όξὺ διὰ τὸν πρῶτον αὐτῶν ήχον, ὅστις ἤθελεν εἶναι ὁ τῶν ᾿Αρχαίων καὶ Βυζαντινῶν Φρύγιος = Δεύτερος, ἔχων τὸ ἡμιτόνιον δεύτερον ἀντὶ πρώτου, ἐὰν πράγματι εἶχε τὴν αὐτὴν διαστηματικὴν διαίρεσιν ὅτι δὲ τὰ ἐν τοῖς θεωρητικοῖς βιβλίοις δικοτήματα τῶν σημερινῶν ἱεροψαλτῶν διαφέρουσιν οὐσιωδῶς τῶν ἀρχαίων

<sup>&#</sup>x27; 'Αριστ. πρόλ. 1Θ, 33. Διὰ τί εὐαρμοστότερον ἀπό τοῦ ὀξέος ἐπὶ τὸ βαρὸ ἡ ἀπὸ τοῦ βαρέος ἐπὶ τὸ ὀξύ; πότερον ὅτι τὸ ἀπὸ τῆς ἀρχῆς γίνεται ἄρχεσθαι; ἡ γὰρ μέση καὶ ἡγεμὼν ὀξυτάτη τοῦ τετραχόρδου τὸ δὲ οὐκ ἀπαρχῆς ἀλλ' ἀπὸ τελευτῆς ἡ ὅτι τὸ βαρὸ ἀπὸ τοῦ ὀξέος γενναιότερον καὶ εὐφωνότερον;» Καὶ κατὰ τοῦτο ἄρα οἱ Βυζαντινοὶ ἀκολουθοῦσι τὴν ἀρχαίαν θεωρίαν.

\* και βυζαντινών και είνε εσφάλμενα διελασομέν εν τή Β΄. πραγματεια (σελ. 55—69), ένθα ἀπεδείζαμεν έπίσης, ὅτι τὰ σήμερον είδη τοῦ διὰ πασῶν, ήτοι οἱ ἦχοι τῶν ἱερο∮αλτῶν, οὐδεμίαν κατά τε τὰ διαστήματα καὶ τὸν τόπον τῆς φωνῆς σχέσιν καὶ συμφωνίαν ἔχουσι πρὸς τὰ τῶν ᾿Αρχαίων καὶ Βυζαντιῶν μέχρι τῆς ἀλώσεως τῆς Κ|πόλεως.

Έν τισι δὲ τῶν μελφδιῶν τῆς ἱερᾶς τῶν βυζαντινῶν μουσικῆς τοῦ ἀσματικοῦ συστήματος κεῖται ἐν τῷ τέλει ἐπιφωνητικῶς ἡ λέξις "Ογγα "Αγγα κτλ, ἤτις πιθανὸν οὐδὲν ἄλλο ἦτο ἡ ἐπίκλησις πρὸς τὴν 'Αθηναν, 'Ογκαίην ἐπονομαζομένην, εἰλημμένη ἐκ τῆς ὑυμελικῆς τῶν ἐθνικῶν μουσικῆς, καὶ παραφθαρεῖσα ἀνὰ τὸν χρόνον ἐν τοῖς τερετισμοῖς δέ, οἴτινες ὑπὸ πάντων μαρτυροῦνται καὶ ὁμολογοῦνται παραληφθέντες ἐκ τῆς θυμελικῆς τῶν ἐθνικῶν μουσικῆς, γίνεται χρῆσις ὁτὲ μὲν τῆς ἀνωτέρω καταλογῆς τῶν Βυζαντινῶν, ὁτὲ δὲ τῆς τῶν ἀρχαίων, τοῦ τοτετα, καὶ ἐν ἄλλοις τοῦ τερριρε τεριρε τερω κτλ. ἐξ ὧν ἐσχηματίσθη τὸ ῥῆμα ἐν τῆ ἀρχαιότητι τερετίζειτ, ὡς καὶ ἐκ τοῦ τε ται να τε τω παρὰ τῶν Βυζαντινῶν ἡ λέξις τετανισμός ἀπατῶνται δὲ οἱ νομίζοντες ὅτι τὸ τερ ρι ρε κτλ. ἀνήκει τῆ 'Ρωμαϊκῆ ἐποχῆ, σχηματισθὲν ἐκ τοῦ «Τυ Γεχ», διότι τὸ ἡῆμα τερεττίζειτ, εἶνε ἀπογρῶσα ἀπόδειξις, ἀπαντῶν ἐν τῆ 'Αρχαιότητι.'

<sup>8</sup>Οτι δὲ οἱ διὰ τῶν χορῶν τρόποι τοῦ ἄδειν έν τῷ χριστιανικῷ ναῷ ἦσαν αύτοι οι τοῦ ἀρχαίου θεάτρου διελάθομεν διὰ μακρῶν έντη Β΄. πραγμ. σελ. 35-39. 'Ωσαύτως δ' άπεδείξαμεν ότι έν τοῖς γοροῖς έλάμδανον μέρος καὶ γυναϊκες, διακόνισσαι καὶ κόραι τῶν εὐγενῶν ένταῦθα δὲ παραθέτομενπρὸς συμπλήρωσιν τὰ έξῆς χωρία. Ὁ μὲν Κύριλλος κατὰ τὸν γ' αίῶνα Ἱεροσολύμων άρχιεπίσχοπος έν τη 10 Προκατηγήσει (σελ. 356) λέγει: Εί καλ κέκλεισται ή έκκλησία καὶ πάντες ήμεῖς ἔνδον, άλλὰ διεστάλθω τὰ πράγματα άνδρες μετά άνδρων και γυναϊκες μετά γυναικών . . . Και ο σύλλογος ὁ παρθενικὸς οὕτω συνειλίχθω ἢ ψάλλων ἢ άναγινώσκων ἡσυχῆ.» Ο δὲ Ἰσίδωρος Πηλουσιώτης κατά τὸν πέμπτον αἰῶνα ἐν ἐπιστ. ΧC βιθλ. Ι λέγει: Τὰς ἐν ἐκκλησία φλυαρίας καταπαῦσαι βουλόμενοι οἱ 'Απόστολοι, καὶ τῆς ἡμῶν παιδευταὶ καταστάσεως, ψάλλειν έν αὐταῖς τὰς γυναϊκας συνετώς συνεχώρησαν άλλ' ώς πάντα είς τούναντίον ετράπη τὰ θεοφόρα διδάγματα, καὶ τοῦτο εἰς ἔκλυσιν καὶ ἀμαρτίας ὑπόθεσιν τοῖς πλείοσι γέγονεν, καὶ κατάνυξιν μεν έκ τῶν θείων ὕμνων ούχ ὑπομένουσι. τῆ δὲ τοῦ μέλους ἡδύτητι εἰς έρεθισμόν παθημάτων χρώμενοι, οὐδὲν αὐτην έχειν πλέον τῶν έπὶ σκηνῆς ἀσμάτων λογίζονται.» Έν δὲ τῷ Βίφ Μαξίμου τοῦ έπὶ Θεοδοσίου τοῦ νέουγέγραπται: Καὶ 'Ανθίμφ τῷ μεγάλφ .. καὶ φαιδρύναντι έν ταῖς ὑμνφδίαις διὰ χορῶν ἀνδρῶν τε καὶ γυναικῶν τὰς αὐ-

 $<sup>^{1}</sup>$  'Αριστ. προδλ. ΙΘ. 10. Διὰ τί εἰ ήδιον ἡ ἀνθρώπου φωνή, ἡ ἄνευ λόγου  $\mathring{\mathbf{q}}$ - δοντος οὐχ' ἡδίων ἐστί, οἶον τερετιζόντων, ἀλλ' αὐλὸς ἡ λύρα;

τὰς παννυχίδας.» Ὁ δὲ Γρηγόριος Νύσσης εἰς τὸν βίον Μακρίνης τῆς τοῦ Μ. Βασιλείου ἀδελφῆς (σελ. 992): ՝Ως δὲ ἡμεῖς ἐν τούτοις ἡμεν, καὶ αἰ ψαλμφδίαι τῶν παρθένων τοῖς θρήνοις καταμιχθεῖσαι περιήχουν τὸν τόπον . . . . Ἐγὼ δὲ καίτοι κακῶς τὴν ψυχὴν ὑπὸ τῆς συμφορᾶς διακείμενος, ὅμως ἐπενόουν ἐκ τῶν ἐνόντων, εἰ δυνατὸν μηδὲν τῶν ἐπὶ τοιαύτη κηδεία πρεπόντων παραληφθῆναι. 'Αλλὰ διαστήσας κατὰ γένος τὸν συρρέοντα λαόν, καὶ τὸ ἐν γυναιξὶ πλῆθος τῷ τῶν παρθένων συγκαταμίξας χορῷ, τὸν δὲ τὸν ἀνδρῶν δῆμον τῷ τῶν μοναζόντων τάγματι, μίαν ἐξ ἐκατέρων εῦρυθμό, τε καὶ ἐναρμόνιον, καθάπερ ἐν χοροστασία, τὴν ψαλμφδίαν γενέσθαι παρεσκεύασα, διὰ τῆς κοινῆς πάντων συνφδίας εὐκόσως συγκεκραμένην. . . Καὶ ἦν τις μυστικὴ πομπὴ τὸ γινόμενον, ὁμοφώνως τῆς ψαλμφδίας ἀπ՝ ἄκρων ἐπ ἐσχάτοις μελφδουμένης.

Βεβαιοτάτου δὲ ήδη ὄντος ἐκ τῶν μέχρι τοῦδε εἰρημένων ὅτι οὐ μόνον άργαῖα μέλη σκηνικά τε καὶ ἱερὰ καὶ κανόνες τῆς Δάμωνος θεωρίας καὶ μελοποιίας ἐσώζοντο μέγρι τῆς ἐντελοῦς ἐζαφανίσεως τῆς ἐθνικῆς θρησκείας κατά τὸν ἔκτον αίῶνα, άλλὰ καὶ ὅτι ἐν τῆ ἐκκλησία εἰσήχθησαν θεατρικαί μελωδίαι και τερετισμοί ού μόνον έπι τοῦ Χρυσοστόμου άλλά καὶ κατὰ τὰς ἄλλας έποχάς, ὡς μαρτυροῦσιν αἱ εἰδήσεις τοῦ Βαλσαμῶγος, Ζωναρᾶ, Ματ. Βλαστάρεως, Κεδρηνοῦ καὶ λοιπῶν, οὐδεμία άμφιβολία ὑπολείπεται, ὅτι ἐν τοῖς μουσικοῖς γειρογράφοις τῶν Βυζαντινῶν διεσώθησαν ού μόνον τὰ διάφορα είδη τῆς καθαρᾶς ἱερᾶς μουσικῆς, άλλὰ καὶ ή δημώδης καὶ θεατρική, καὶ πλέον ή πιθανόν καθίσταται, ότι καὶ αύτοι οι αύστηρότεροι έκκλησιαστικοί μελοποιοί και ένπρογενεστέραις καί μεταγενεστέραις έποχαζς παρέλαβον έχ τῆς τῶν έθνιχῶν ἱερᾶς καὶ σκηνικῆς μουσικῆς ὄ,τι ὑγιὲς εὖρον καὶ προσῆκον τῷ πνευματικῷ χαρακτῆρ, του χριστιανισμού, άκολουθούντες πανταχού την γνωστήν παραίνεσιν «δί... κην μελισσών,» και επόμενοι τῷ έκλεκτικῷ τρόπῳ τῶν πρώτων πατέρων Βασιλείου, Γρηγορίου και λοιπῶν καὶ ίδίως τοῦ Αλεξανδρέως Κλήμεντος, λέγοντος έν τοῖς  $\Sigma$ τρωμ. (χεφ.  $\theta'$ .) « $X_{\ell}$ ησεομα $\theta$ η φημι τὸν πάντα έπὶ τὴν ἀλήθειαν ἀναφέροντα, ώστε καὶ ἀπὸ γεωμετρίας καὶ μουσικῆς καὶ ἀπὸ γραμματικῆς καὶ φιλοσοφίας αὐτῆς δρεπόμενον τὸ χρήσιμον άνεπιδούλευτον φυλάττειν την πίστιν.» Προς δέ τούτοις πασίγνωστον είνε, ότι έφ' όσον μάλλον ή κατά των έθνικων νίκη του Χριστιανισμού προέχοπτε, τόσον περισσότερα παρ αύτῶν στοιχεῖα παρελάμδανεν, ἔως ὅτου έξαφανισθέντας έκληρονόμησεν έντελῶς, διὰ τῶν ίδίων ὅπλων ἐκείνων κατανικήσαντες. Κύριλλος δε ο 'Αλεζανδρείας έπίσκοπος καυχαται μάλ:στα διὰ τὴν ὑπὸ τῶν κατὰ καιροὺς τῶν ἐκκλησιῶν προεστηκότων διαρπαγήν τῆς σοφίας τῶν Ἑλλήνων, λέγων (σελ. 701): «Οὐκοῦν οἱ διὰ σο-»φίας κοσμικής καλ λόγου φαιδρότητος οἰκοδομοῦντες τὴν ἐκκλησίαν, δι-»αρπάζουσί τε τοὺς Ἑλλήνων παῖδας, καὶ οίονεὶ τὸ γρυσεῖον αὐτῶν καὶ

«τὸ ἀργύριον έκ πολλης ἄγαν έπιεικείας καταπλουτήσαντες κληρο» αί-» τον ποιούνται Θεού.» Ἡ έντα ῦθα δὲ άνα φερομένη διαρπαγή των έπιστημων και τεχνών των έθνικών είνε πασίγνωστος, και έξ αύτων δέν δύναταί τις να έξαιρέση βεβαίως την μουσικήν και μελοποιταν, περί ων μαρτυρούσιν αι μέγρι της άλωσεως της Κ/πόλεως μελωδίαι, περί ών θετικώς μέν γινώσχομεν, ότι είσι μεμελοπεποιημέναι κατά την άρχαίαν θεωρίαν, τηρούσαι άκριδώς τούς καλολογικούς κανόνας και νόμους της εύροθμίας καὶ τὰ σγήματα αὐτῆς, προφδικά, μεσφδικά, παλ.νφδικά, έπφδικὰ ατλ., λίαν δέ πιθανόν, ότι έπι χριστιανικών κειμένων έφηρμόσθησαν έθνικαι μελωδία:, καὶ εἰς τοῦτο ἀποδίδομεν τὴυ μεταφοράν πάντων σγεδόν εἰπεῖν των κργαίων μέτρων είς τον προσωδιαχόν δυθμόν των τάσεων, είς αυτό δὲ τοῦτο καὶ τὴν μὴ διάσωσιν άρχαίων μελωδιῶν καὶ μελῶν. 'Ο δὲ λόγος, ον τινες προδάλλουσιν, ότι οι χριστιανοί έκ μίσους και φανατισμοῦ δέν ήδυνήθησαν να παραδεγθώσι καὶ έφαρμόσωσι μέλη άργαῖα έπὶ τῶν έερων κειμένων έζελέγχεται άνυπόστατος έκ των πολυπληθών σαφών μαρτυριών. Έλν δε ο λόγος ούτος ήτο άληθής, διά τι νά περιορισθή μόνον είς την μουσικήν; μήπως άπαντα τὰ άρχαῖα συγγράμματα δέν εἶνε ἔργα των έθνικων, ώς περ καί αι τέχναι και έπιστημαι, κπερ οι χριστιανοί έθεώρουν ώς ίδιον καὶ πατρικόν κλήρον; Διὰ τὶ τὸ αύτὸ μῖσος δὲν έχώλυσε την σπουδήν των έλληνικων γραμμάτων και χρησιν; Διά τι δέν άπέτριψε τὸν συγκολλητὴν τοῦ «Χριστὸς πάσχων» τοῦ νὰ μεταχειρισθή άπαντα τὰ δράματα τοῦ Εύριπίδου, μεταδαλλών μόνον τὰ πρόσωπα καὶ ἀντικαταστήσας αὐτὰ διὰ τῶν τοῦ Ἰησοῦ, τῆς Παναγίας κτλ.; Διὰ τὶ δὲν ήδυνήθη νὰ κωλήση τὴν εἴσοδον τῶν θυμελικῶν ἀσμάτων καὶ τῆς χειρονομίας εἰς τὴν ἐκκλητίαν; Ἡδυνάμεθα νὰ φέρωμεν πολλὰς Zer. paeprojac, rakitandolkzer, te, rhotur-tur Inatepur meji redinadouruτάτου της γνώμης ήμων, ας αναβάλλομεν είς προσεχή πραγματείαν πρὸς αποφυγήν μεγάλων παρεκδάσεων, ων ίκαναι αι μέχρι τοδδε αι κελωδίαι τῶν Βυζαντινῶν κέκτηνται τοσαῦτα ἀρχαῖα στοιχεῖα τῆς Έλληνικής μουσικής, όσα γραμματικά, συντακτικά, δητορικά και μετρικά αί όμιλίαι καί λοιπαί των έκκλσιαστικών πατέρων συγγραφαί. τουτο εξνε άληθέστατον. 'Ωσαύτως δ' άληθέστατον είνε ότι ή ίερα των Βυζαντινών μουσική φέρει ἀνάλογον γαρακτήρα ποικιλίας πρός τὰ έν τῷ βοζαντινῷ κράτει καὶ ταῖς ὀρθοδόξοις άνατολικαῖς ἐκκλησίαις περιλαμβανόμενα παντοδαπά ἔθνη διότι οἱ ἐν τοῖς μουσικοῖς γειρογράφοις ἀναφερόμενοι μελοποιοὶ εἶνε διαφόρων έθνικοτήτων και χωρών, οξτινες αδύνατον ήτο να μή παρελάμδανον στοιχεΐα τῆς ἐπιχωρίου αὐτῶν μουσικῆς, ἣν ἐκ παίδων ἤκουον, ἡ κε φαντασία, ώς γνωστόν, δημιουργεζ πάντοτε έχ δεδομένων διά των αίσθήσεων στοιχείων, δημιουργίας μέν, έκ του μηδενός άδυνάτου ούσης έν αυτή πρωτοτυπίαν δε μόνον έχουσης κατά το σχήμα. Εν μουσικώ χειρογράφω δε τῆς Θετταλικῆς συλλογῆς εὖρηνται καὶ μέλη Περσικὰ μελοποιῶν πρὸ τῆς ἀλώσεως τῆς Κ/πόλεως, δύο μὲν τοῦ Μανουὴλ Χρυσάφου, ἐν δὲ Μάρκου ἱεράρχου, ἐν Λαμπαδαρίου τοῦ Κλαδᾶ ἐπιγεγραμμένον «᾿Ανακαρᾶς» καὶ «᾿Οργανικὸν Περσικόν,» ἐν τοῦ Γλυκέος, δύο περσικὰ τοῦ Κωρώνη, ὧν τὸ μὲν ἐπιγέγραπται «Ἐμπαχούμ», τὸ δὲ «Τασνέφι,» καὶ ἐν Βουλγαρικὸν τοῦ Κουκουζέλη,¹ ἐν δὲ χειρογράφοις τῆς μετὰ τὴν ἄλωσιν ἐποχῆς οὐκ ὸλίγα Τουρκικά.

Ότι δέ ή μουσική τῶν Βυζαντινῶν προώρισται νὰ συμπληρώση σπουδαίως τὴν 'Αρμονικήν, Μετρικήν καὶ 'Ρυθμικήν θεωρίαν τῶν ἀρχαίων, αὐτόδηλον ἔκ τε τῶν εἰρημένων καὶ ἐκ τῆς πρὸ ὁλίγων μηνῶν διὰ τῶν ἐφημερίδων γνωστῆς ὑφ' ἡμῶν γενομένης ἀνακαλύψεως τῶν κλιμάκων τοῦ ὑπὸ τοῦ 'Αριστοξένου ἄνευ διασαφήσεως ἀναφερομένου «Κοινοῦ γένους» τῶν 'Αρχαίων ἐκ τοῦ ἀσματικοῦ τῶν Βυζαντινῶν, περὶ ὧν προσεχῶς.

Έχ τε τῶν γωρίων τοῦ Άριστοφάνους, Άριστοξένου, Διονυσίου τοῦ Αλικαρνασσέως και λοιπων κατάδηλος κατέστη ή μεταδολή, ην ή μουσική τῶν ᾿Αργαίων ὑπέστη ἀπὸ Περικλέους, μεταθληθεῖσα έξ εὐρύθμου είς εύμελη, έκ Πλατωνικής είς 'Αριστοτελικήν, έκ λιτής είς ποικίλην καί βωμολόχον, έξ «οΐας έδει είναι» είς τὸ «δυνατόν καὶ πρέπον» καὶ έτι πλέον τούτου άνά τον χρόνον. Τούτων δὲ οὕτως έχόντων αύτόδηλον καθίσταται ότι, της Πυθαγορείου παρασημαντικής άδυνατούσης νὰ άνταποκριθή είς τὰς ἀπαιτήσεις τῆς εὐμελοῦς, ἀναπόφυκτος ἀνάγκη ἐπέστη έπινοήσεως τελειοτέρας παρασημαντικής. "Οτι δὲ πράγματι έπενοήθη τοιαύτη καὶ ὑπῆρχεν ήδη, μαρτυρεῖ σαφῶς τὸ ἐξῆς χωρίον τοῦ ᾿Αριστοξένου. (σελ. 30): « Α δέ τινες ποιούνται τέλη της Αρμονικής καλουμένης πραγματείας, οι μέν τὸ παρασημαίνεσθαι τὰ μέλη φάσκοντες πέρας είναι του ξυνιέναι των μελωδουμένων έκαστον, οι δε την περί τους αύλους θεωρίαν και τὸ ἔγειν είπεῖν τίνα τρόπον ἔκαστα τῶν αὐλομένων καὶ πόθεν γίνεται τὸ δὴ ταῦτα λέγειν παντελῶς ἔστιν ὅλως τινὸς διημαρτηκότος. Ού γάρ ότι ού πέρας της άρμονικης έπιστήμης έστιν ή παρασημαντική, άλλ' ούδε μέρος ούδεν, είμη και της μετρικής το γράψεσθαι των μέτρων έχαστον, εί δ' ώσπερ έπὶ τούτων ούχ άναγχαῖον έστὶ τὸν δυνάμενον γράψεσθαι τὸ ἰαμδικὸν μέτρον καὶ είδεναι τί έστι τὸ ἰαμδικόν, οῦτως έχει και έπι των μελφδουμένων [ού γάρ άναγκαῖον έστι τον γραψάμενον το φρύγιον μέλος και είδεναι τι έστι φρύγιον. δηλον ότι ούκ άν είη

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Τοῦ αὐτοῦ Κουχουζέλη (αἰων ιγ΄.) εὐρίσχονται ἐν τῷ αὐτῷ χειρογράφῳ καὶ τὰ ἐξῆς, ἐπιγεγραμμένα: Σημαντῆρα, ᾿Αηδών, Πολεμικόν, ᾿Ορφανόν, ᾿Ανηφαντής, Καμπάνα, Βιόλα, Χορός, Παπαδοποῦλα, Μαργαρίτης, Τροχός, Τοῦ βασιλέως, καί τινα Δυσικά, ἄλλα δε Φράγγικα ἐπιγεγραμμένα.

της είρημένης έπιστήμης πέρας ή παρασημαντική. "Οτι δὲ άληθη τὰ λεγομενα κάι εστιν αναγκαιον τω παρασημαινομένω μόνον τα μεγένη των διαστημάτων διαισθάνεσθαι, φανερόν γενοιτ' άν έπισχοπουμένοις. ὁ γάρ τιθέμενος σημεία των διαστημάτων ού καθ' έκάστην των ένυπαργουσων αύτοις διαφορών ίδιον τίθεται σημείον, οίον εί του διά τεσσάρων τυγγάνουσιν αι διαιρέσεις ούσαι πλείους ας ποιούσιν αι των γενών διαροραί, ή σγήματα πλείονα, α ποιεί ή της των άσυνθέτων διαστημάτων τάξεως άλλοίωσις. τὸν αὐτὸν δὲ λόγον καὶ περὶ τῶν δυνάμεων έροῦμεν, ὡς αί των τετραγόρδων φύσεις ποιούσι το γάρ νήτης καὶ μέσης καὶ ὑπάτης τῷ αὐτῷ γράφεται σηνείω, τὰς δὲ τῶν δυνάμεων διαφορὰς οὐ διορίζει τὰ σημεῖα, ώστε μέγρι τῶν μεγεθῶν αὐτῶν κεῖσθαι, πορρωτέρω δὲ μηδέν. "Οτι δε ούδεν έστι μέρος της συμπάσης ξενέσεως το διαισθάνεσθαι των μεγεθών αύτων έλέχθη μέν πως καὶ έν άρχῆ, ῥάδιον δὲ καὶ έκ των ρηθησομένων συνιδείν οὖτε γὰρ τὰς τῶν τετραχόρδων, οὖτε τὰς τῶν φθόγγων δυνάμεις, οὖτε τὰς τῶν γενῶν διαφορὰς οὖτε, ἀπλῶς εἰπεῖν, τὴν τοῦ συνθέτου και άσυνθέτου διαφοράν, οὖτε τὸ ἀπλοῦν και μεταδολήν έγον, ούτε τούς των μελοποιών τρόπους ούτε άλλο ούδέν, ώσαύτως είπειν, δι' αύτῶν τῶν μεγεθῶν γίγνεται γνώριμον.»

Τὸ χωρίον δὲ τοῦτο, καὶ κυρίως τὸ μέρος αύτοῦ ἀπὸ τοῦ «Οτι δε άληθή τὰ λεγόμενα κτλ.» μέχρι τέλους, άντιπαραβαλλόμενον πρὸς τὴν άνωτέρω έκτεθείσαν θεωρίαν της πυθαγορείου παρασημαντικής καὶ τής συμπληρώσεως ταύτης παρά τῷ Ανωνύμω, ούχὶ μόνον οὐδεμίαν ἔγει οὐδ' έλαγίστην πρὸς αὐτὴν σχέσιν, άλλὰ καὶ περιγράφει σύστημα παρασημαντικής έντελως διαφόρου και άντιθέτου έκείνης, δηλούσης άκριβέστατα οὐ μόνον τὰ έλάχιστα τῶν διαστημάτων τῶν διαφόρων γενῶν, διατονικοῦ, γρωματικοῦ καὶ έναρμονίου, άλλὰ καὶ τὰς διαφόρους τῶν τετραγόρδων, πενταχόρδων και όκταχόρδων διαιρέσεις τῶν δεκαπέντε τρόπων έν μεγέθει τοῦ τρεῖς διὰ πασῶν, τὰς φθορὰς τῶν διαστημάτων ἔν τε τῷ μικτῷ καὶ κοινῷ γένει διὰ τῶν φθόρων, τὰς συμφωνίας, τὰ σύνθετα καὶ ἀσύνθετα διαστήματα, τὰς ἐκλύσεις καὶ ἐκδολὰς διὰ τῆς διαφόρου θέσεως τῶν εἶκοσι καὶ τεσσάρων γραμμάτων τοῦ έλλ. άλφαδήτου, όρθῶν, ὑπτίων, όξυτόνων, πλαγίων, άνεστραμμένων, άπεστραμμένων πρὸς τὰ δεξιὰ καὶ άριστερά, ήμίσεων, άμελητικών κτλ. έν τε τῆ ώδικῆ καὶ όργανικῆ. "Απασα δὲ ἡ άρετὴ της Πυθαγορείου παρασημαντικής έγκειται, ώς άνωτέρω εἶπομεν, κυρίως καὶ μόνον ἐν τῆ ἀκριδεστάτη παρασημάνσει τῶν διαστημάτων, ὅπερ οὐδόλως συμφωνεί πρός την ύπο του χωρίου τούτου περιγραφομένην παρασημαντιχήν.Περὶ τούτου δὲ δύναται πᾶς τις νὰ πεισθῆ ἐκ τοῦ ᾿Αριστείδου Κοϊντιλιανοῦ, Άλυπίου καὶ Βοηθίου, καὶ ἐκ τῶν ἀνωτέρω περὶ τῆς πυθαγορείου είρημένων. Τούναντίον δὲ τὸ χωρίον τοῦ ᾿Αριστοξένου ὡς καὶ ἡ ἡυθμικὴ αύτοῦ θεωρία συμφωνεῖ πληρέστατα πρὸς τήν παρασημαντικήν, δι ής

είνε παρασεσημασμένα τὰ λειτουργικὰ καὶ ὑμνολογικὰ βιθλία τῶν 'Ανατολικῶν ἐκκλησιῶν κατὰ τὸν μεταιῶνα μέχρι τῆς ἀρχῆς τοῦ λήγοντος αίῶνος, καὶ ἣν πρὸς διάκρισιν ἐπιτραπήτω ἡμῖν ἀπὸ τοῦδε νὰ ὀνομάζωμεν 'Αριστοξένειον, ὡς ὑπ' αὐτοῦ τὸ πρῶτον ἀναφερομένην.

'O Paul Marguard έν τη έκδόσει αὐτοῦ ὑπομνηματίζων τὸ ἀνωτέρω γωρίον, καὶ λαμβάνων μόνον ὑπ' ὄψει τὸ «τὸ γὰρ νήτης καὶ μέσης καὶ ύπάτης τῷ αὐτῷ γράφεται σημείω», παρορῶν δὲ ἐντελῶς τὰ προηγούμενα καὶ ἐπιφερόμενα, λέγει ὅτι μόνη ἡ πρότασις αὖτη παρέσγε τῷ Μ. Mibomii, έκδότη τῶν ἐπτὰ Άρμονικῶν συγγραφέων, πολλὰ πράγματα τοῦ ὁποίου ἡ ἐρμηνεία δὲν φαίνεται αὐτῷ ἀπογρώντως ὁρθή, νομίζει δὲ ότι και αύτὸς τόρα πρώτον εύρε τὸ όρθόν και παραδέχεται μέν ότι είς τὸ «τὸ γὰρ νήτης κτέ.» ὑπονοεῖται τὸ οὐσιαστικόν «διάστημα», Φαίνεται δὲ αὐτῷ παράδοξον, ὅτι τρεῖς καὶ οὐχὶ δύο φθόγγοι άναφέρονται, τρεῖς δὲ φθόγγοι πρέπει νὰ περιέχωσι δύο διαστήματα, ὅπερ καὶ έκ τῆς συνεγείας, λέγει, ἀπαιτεῖται' τούτου δὲ ἔνεκα νομίζει ὅτι καὶ ἐνταῦθα ἐξέπεσαν λέξεις τινές, διά δε της έπανορθώσεως αύτων νομίζει ότι το δυσγερές της έρμηνείας τῆς προτάσεως ταύτης έλαττοῦται ἀποχρώντως, διὸ καὶ γράφει «τό γαρ νήτης καὶ μέσης [καὶ τὸ παραμέσης] καὶ ὑπάτης τῷ αὐτῷ γράφεται σημείω,» τουτέστι καταφεύγει είς τὴν συνήθη καὶ πρόγειρον μέθοδον, ήτις σπανιώτατα έπέτυχε τοῦ σκοπουμένου. Μετὰ τὴν προσθήκην δὲ ταύτην παρατηρεῖ, ὅτι ἡδύνατό τις νὰ ἀποπειραθῆ ἐκ τῆς προτάσεως ταύτης νὰ συμπεράνη, ὅτι παρὰ τὴν γνωστὴν πυθαγόρειον παρασημαντικὴνὑπῆργον καὶ ίδιαίτερα σημεῖα τῶν διαστημάτων, διὰ δέ τοῦ συμπεράσματος τούτου ήδύνατο μέν εύχολώτατα νὰ ἀπαλλαγῆ τις τῆς δυσχερείας, ήθελε δὲ πιθανῶς ὀλίγον πιστευθη ὑπο τῶν εἰδημόνων. Διὰ τῆς γενομένης δὲ ἐπανορθώσεως λαμβάνων ὡς παράδειγμα τὴν ὑπολύδιον καὶ λύδιον κλίμακα πειράτα: νὰ ἀποδείζη, ὅτι ἡ μὲν ὑπάτη μέσων τῆς λυδίου διὰ τοῦ αὐτοῦ σημείου σημαίνεται, δι' οὖ καὶ ἡ μέση τῆς ὑπολυδίου, ἡ δὲ παραμέση τῆς λυδίου διὰ τοῦ αὐτοῦ τῆς νήτης διεζευγμένων τῆς ὑπολυδίου. Δέν διαφεύγει δε αύτοῦ τὴν προσογὴν ὅτι ἀπὸ τῆς ὑπάτης ὑπολυδίου μέχρι τῆς μέσης λυδίου, καὶ ἀπὸ τῆς παραμέσης τοῦ ὑπολυδίου μέχρι της νήτης διεζευγμένων τοῦ λυδίου τὰ μεγέθη τῶν διαστημάτων είνε πεντάχορδα καὶ οὐχὶ τετράχορδα, ώς τὸ χωρίον τοῦ Αριστοξένου ρητῶς καὶ σαφῶς λέγει καὶ ἀπαιτεῖ ἀλλὰ καὶ ἐν τούτῳ καταφεύγει εἰς την πρόχειρον μέθοδον, αίτιώμενος το σύντομον, βραγύ και άσαφες τῆς έχφράσεως τοῦ χωρίου.

"Η τε προσθήκη καὶ έξ αὐτῆς παραγομένη έρμηνεία τῆς προτάσεως ταύτης είνε περιττὴ καὶ ἡμαρτημένη. Ό P. Marguardt ἀγνοῶν ὅτι ὑπάρχει καὶ ἐτέρα παρασημαντική, καὶ μὴ δυνάμενος νὰ ἐξέλθη τῆς δυσχερείας, ἡναγκάσθη νὰ προδῆ είς τὴν παραδεδιασμένην προσθήκην καὶ

έσφαλμένην ταύτην έρμηνείαν, άτινα άντιφάσχουσι πρός άλληλα κάι πρός τὰ ἄλλα σαφέστατα τοῦ χωρίου μέρη, τὰ ὁποῖα δὲν ἔπρεπε νὰ παραβλέψη, παρακάμψη και άποσιωπήση. διότι ο Αριστόξενος προ της προτάσεως ταύτης λέγει βητώς »ὁ γὰρ τιθέμενος σημεῖα τῶν διαστημάτων οὐ καθ' έκάστην των ένυπαργουσών αύτοῖς διαφορών ίδιον τίθεται σημεΐον, οίον εί τοῦ διὰ τεσσάρων τυγγάνουσιν αί διαιρέσεις οδσαι πλείους, ας ποιοῦσιν αί τῶν γενῶν διαφοραί, ἢ σγήματα πλείονα, ἀ ποιεῖ ἢ τῆς τῶν ἀσυνθέτων διαστημάτων τάξεως άλλοίωσις, τον αύτον δε λόγον και περί των δυνάμεων έρουμεν, ας αι των τετραχόρδων φύσεις ποιούσι τό γάρ νήτης κτέ, πρόκειται ἄρα ούγλ μόνον περί τῶν τριῶν τόπων τῆς φωνῆς, ἀλλὰ χυρίως και πρώτον περί παντός μεγέθους διαστήματος έκάστου τών τριών γενών και σχημάτων των τετραχορδικών αύτων διαιρέσεων, ήτοι τής τεταρτημορίου, τριτημορίου, και ήμιολίου διέσεως, του ήμιτονίου και τόνου, της τριδιέσεως, πενταδιέσεως, και έπταδιέσεως, του άσυνθέτου τριημιτονίου καλ διτόνου κτλ, ἄτινα κατὰ τὴν μαρτυρίαν τοῦ Αριστοξένου έν τη παρασημαντική ταύτη δέν σημαίνονται δι' ίδίων σημείων, της πυθαγορείου ίδιον πρός παρασήμανσιν έκάστου τῶν μεγεθῶν τούτων γρᾶμμα μεταγειριζομένης. ώστε ήλίου φαεινότερον καθίσταται ότι ένταῦθα σαφέστατα περί έτέρας παρασημαντικής πρόκειται, όπερ ή έπακολουθοῦσα ἐπεξήγησις τῆς ἀνωτέρω προτάσεως καθιστῷ ἔτι σαφέστερον διά τῶν: «οὖτε γὰρ τὰς τῶν τετραχόρδων οὖτε τὰς τῶν φθόγγων δυνάμεις οὖτε τὰς τῶν γενῶν διαφορὰς οὖτε, ἀπλῶς εἰπεῖν, τὴν τοῦ συνθέτου καὶ άσυνθέτου διαφοράν οὖτε τὸ άπλοῦν καὶ μεταδολὴν ἔγον ούτε τους των μελοποιών τρόπους ούτε άλλο ούδέν, ώσαύτως είπεῖν, δι' αύτων των μεγεθών γίνεται γνώριμον.» Ίνα δὲ πᾶς τις πεισθῆ ὅτι τὸ χωρίον τοῦ Αριστοξένου διαλαμβάνει περὶ παρασημαντικής όλως άντιθέτου καὶ διαφόρου τῆς ποθαγορείου άρκεῖ νὰ ρίψη ἐν βλέμμα είς τὸ Α΄. βιβλίον τοῦ Άριστ. Κοϊντιλιανοῦ VII—ΧΙ σελ. 8—18, ἔνθα έκτίθενται τὰ τὴν κατὰ διέσεις, ἡμιτόνια καὶ τόνους διαίρεσιν τῶν διὰ πασών δηλούντα γράμματα ή σημεῖα, έπὶ τοῦ Αλυπίου, δηλούντος άκριβέστατα τὰ διαστήματα τῶν δεκαπέντε τρόπων τῶν τριῶν γενῶν διά διαφορωτάτων γραμμάτων το σχήμα και την θέσιν, ώς και έπι τοῦ άνωτέρω διαγράμματος τοῦ Αγιοπολίτου, δηλοῦντος τὰ διαστήματα τοῦ άρμονικοῦ κανόνος τοῦ ὑποδωρίου τρόπου έν τῷ βαρυτέρῳ διὰ πασῶν καὶ ύπατοειδεῖ τῆς φωνῆς τόπω. Άλλὰ καὶ ἡ ἐρμηνεία, ἣν δίδει εἰς τὴν ἀνωτέρω πρότασιν ο P, Marquard δέν είνε όρθή, ουδέ σημαίνει το «το γάρ νήτης καὶ μέσης καὶ ὑπάτης τῷ αὐτῷ γράφεται σημείω» τὰ τρία τετράχορδα, βαρύ, μέσον και όξυ, όπερ έτι μαλλον ένισχύεται διὰ τῆς προσθήκης »καὶ παραμέσης,» ήτις οὐδέποτε δύναται νὰ σημάνη τόπον τινά των τριών της φωνής, ώςτε ή έρμηνεία αύτου ευρίσκεται άντιφατικως άντικειμένη πρός την προοθήκην. Άλλὰ καὶ τούς τρεζς τόπους της φωνής έαν παραδεχθώμεν ότι σημαίνει ή πρότασις αύτη, ήτοι τρία τετράγορδα διαζευγμένα ή συνημμένα, τότε ή μέν προσθήκη «καὶ τὸ παρχμέσως« είνε παντελώς άσυγχώρητος, τὰ δὲ τρία τετράχορδα δὲν άποτελούσι σύστημα τέλειον, διότι το μέν διά πασών σύγκειται έκ τετραγόρδων δύο πλέον τοῦ διαζευχτικοῦ τόνου, τὸ δὲ δὶς διὰ πασῶν ἐκ τεσσάρων τετραγόρδων πλέον των δύο διαζευτικών τόνων, ώστε ούδεμία σύγκρισις δύναται νά γίνηται οὐδὲ μεταξὸ λυδίου καὶ ὑπολυδίου, τελείων συστημάτων έκ τεσσάρων τετραγόρδων έκατέρου συγκειμένου, καὶ κατά τὸν τόπον της φωνής, ώς γνωστόν τῷ διὰ τεσσάρων μεγέθει (δύο τόνων καὶ ήμίσεος (άφισταμένων. Ώς δὲ γνωστόν, ἡ Υπάτη, Μέση, καὶ Νήτη (γορδή) άποτελοῦσι τὰς ἐστῶτας φθόγγους ἐκάστου διαπασῶν, τὰ ὀξύτερα, μέσα καὶ βαρύτερα ἄκρα τῶν διὰ πασῶν, ἤτοι τὴν ἀρχήν, τὸ μέσον καὶ τέλος έκάστου είδους κεχωρισμένως καλ αύθυποστάτως παρ' άπασι τοῖς 'Αρμονικοῖς οὐδὲ τοῦ ᾿Αριστοξένου ποιοῦντος έξαίρεσιν. Πλην δὲ τούτων ὁ ᾿Αριστόξενος ουδέποτε σημαίνει τους τρεῖς τῆς φωνῆς τόπους διὰ τῶν ίπάτη, μέση καὶ νήτη, οὐδέ τις τῶν ἄλλων Άρμονικῶν, ἀλλὰ μόνον διὰ τοῦ «τόνος δώριος, ὑποδώριος, ὑπερδώριος, φρύγιος ὑποφρύγιος, ὑπερφρύγιος, κτλ, διὰ τοῦ πληθυντικοῦ «ὑπατῶν, μέσων, νητῶν, καὶ διὰ τοῦ «τόπος συστήματος,» οἱ δὲ ἄλλοι Αρμονικοὶ καὶ διὰ τοῦ «ὑπατοειδής, μεσοειδής, νητοειδής (τόπος φωνής) είς ους ὁ Ανώνυμος καὶ Αγιοπολίτης προσθέτουσι καὶ τέταρτον τὸν ὑπερδολοειδῆ, ὁ δὲ Πλάτων καὶ 'Αριστοτέλης διὰ τοῦ ἀνειμέναι καὶ γαλαραὶ (ἀρμονίαι), μέσαι καὶ σύντονοι, » καὶ διὰ τοῦ «βαρεῖαι, μέσαι, ὁξεῖαι, » οἱ δὲ Βυζαντινοί μελοποιοί διά τοῦ «ήχοι Κύριοι, Μέσοι, Πλάγιοι, Παράμεσοι, Κύριοι Κυρίων, Φθοραί, Φθοραί Φθορῶν, Πλάγιοι Πλαγίων κτλ. Διὰ τῆς προτάσεως «τὸ γὰρ νήτης καὶ μέσης καὶ ὑπάτης τῷ αὐτῷ γράφεται σημείω» προφανέσταταούδὲνἄλλο ὁ Άριστόζενος δηλοῖεί μὴ ὅ,τι καὶ πάντες οἱ ἄλλοι 'Αρμονικοί, δήλον ότι την πρώτην, τετάρτην καὶ όγδόην χορδήν ή φθόγγον έκάστου διὰ πασῶν. Ἡ πρότασις δὲ αὕτη παραδαλλομένη πρὸς τὴν περὶ παρασημαντικής θεωρίαν των Βυζαντινών δηλοί τὸ αὐτὸ, ὅπερ καὶ τὸ τούτων «Άρχή, μέση καὶ τέλος πασῶν τῶν ἀρμονιῶν, καὶ σύστημα πάντων των σημείων το ίσον έστι λέγεται δε άφωνον ούχ ότι φωνήν ούχ έχει φωνείται μέν ού μετρείται δέ. διά μέν πάσης της ίσότητος ψάλλεται τὸ ἴσον, διὰ δὲ πάσης τῆς άναδάσεως τὸ ὁλίγον, καὶ διὰ πάσης της καταβάσεως ο άπόστροφος.» Τί μεν σημαίνει ή πρότασις αάργή, μέση και τέλος πασών των άρμονιών τὸ ἴσον έστί,» διασαφίζει ήμιν Μανουήλ ο Βρυέννιος έν τοις Άρμονικοις αύτου (2. 3. σελ. 406) διὰ τῶν ἐξῆς. •Καὶ γὰρ ἔχαστος τῶν τόνων (=άρμονία) άρχὴν καὶ μέσον και τέλος έχει δι' ο και είδος είκότως προσαγορεύεται. Τέλεισν δε ούκ

άν άλλογε είη εί μη μόνον τὸ είδος και γάρ έν έκάστω τῶν τόνων ού μόνον όξυ άσαι άλλα και βαρύ και μέσον» Κατά ταῦτα δὲ τὸ ἴσον σημαίνει την άργην το μέσον και τέλος, την πρώτην πέμπτην και όγδόην γορδήν δύο συνημμένων ή διεζευγμένων τετραγόρδων έκάστης κλίμακος, ώς και τὸ έν σελ. τέταρτον σγημα φανερον καθιστά. Περί τῶν λοιπῶν δὲ σημείων άπλων και συνθέτων της παρασημαντικής του μελικού και άσματικοῦ συστήματος, ώς καὶ περὶ τῶν καθ' ἔκαστα τοῦ ἐκφωνητικοῦ θέλομεν πραγματευθή προσεγώς εν ίδια πραγματεία διεξοδικώς, άναβάλλοντες έπι τοῦ παρόντος τὴν συστηματικήν αὐτῶν ἔκθεσιν ἔνεκα δυσγερειῶν περί τούς τύπους τῶν σημείων, καὶ διότι κύριος τῆς πραγματείας ἡμῶν ταύτης σχοπός είνε μόνον ή ίστοριχή έρευνα τῆς ἐπινοήσεως τῆς παρασημαντικής ταύτης, καὶ ἡ ὀρθὴ κατάληψις τοῦ ἀνωτέρου χωρίου τοῦ Αριστοξένου. Τὴν ἐπινόησιν δὲ τῆς παρασημαντικῆς ταύτης ἀπέδωκάν τινες άδασανίστως καὶ ἄνευ λόγου εἰς Ἰωάννην τὸν Δαμασκηνόν, περὶ οδ ούδελς άναφέρει τι τοιρύτον, ούτε των βιογράφων αύτου ούτε των άλλων ίστορικών μόνος δὲ ὁ Άκροπολίτης έν τῷ μυθολογικῷ βίῳ τοῦ είρημένου Δαμασχηνοῦ ὀνομάζει αὐτὸν μόνον διαχεχριμένον ὑμνογράφον καὶ μελωδόν, Πέτρος δέ τις Δαμασχηνός ἀπαριθμεῖ τὰς ὑπ' αὐτοῦ συντεθείσας ώδας και μελοποιηθείσας. Συμεών δε ο Θεσσαλονίκης αναφέρει μόνον ότι ο Δαμασκηνός μετερρύθμισε τρίτος η τέταρτος αυτός το Αγιοπολιτικόν τυπικόν, έξ οδ βεβαίως προηλθεν ή σύγγυσις πρός την μελοποιίαν και παρασημαντικήν, ὁ δὲ Εύστάθιος Θεσσαλονίκης, κηρύττων τὸν τῆς Πεντακοστής ίαμβικόν κανόνα καὶ ἄλλα τινὰ ὡς ψευδοδαμασκήνια ὁρθότατα παρατηρεῖ, ὅτι ἀπεδόθησαν αὐτῷ πολλὰ ἀνάξια τοῦ ὁνόματος αύτου, αναφέρων προσέτι, ότι έσωζετο δράμα του Δαμασκηνοῦ εἰς τὴν Αγίαν Σωσάνναν. Τὰ έν τἢ παρακλητικῆ δὲ ἢ ὀκταἡγω προτασσόμενα τῶν ᾿Ανατολικῶν στιχηρὰ τοῦ Δαμασκηνοῦ ἐν οὐδενὶ τῶν ἀρχαιοτέρων διὰ τὴν χρῆσιν τῶν Ἐκκλησιῶν ὡρισμένων μουσικῶν χειρογράφων εύρίσκονται, άλλὰ μόνα τὰ τοῦ Άνατολίου, τὰ ἐν τῆ Παρακλητική « Ανατολικά» έπιγεγραμμένα. Μόνον δέ εν 'Αλληλούϊα, καξ είς Χερουδικός ύμνος του άσματικού συστήματος εύρίσκεται έν τοίς πλείστοις μουσικοῖς χειρογράφοις έπιγεγραμμένα Ίωάν. τοῦ Δαμασκηνοῦ,

 $<sup>^{1}</sup>$  Εύσταθ. Θεσσαλ σελ. 509. Τοίνυν,  $\tilde{\omega}$  άγιώτατε Δαμασχηνέ, χρεώστει χάριτας τοῖς παραρρίψασιν έπὶ σὲ τοὺς τοιούτους χανόνας . . . δέξαι καὶ τρίτον χανόνα τὸν εἰς τὸ άγιώτατον πνεῦμα »

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Εύσταθ. Θεσσαλ. Προσίμισν εἰς τὸν τῆς Πεντηχοστῆς χανόνα σελ. 508. Εἶτα προσεπαχούσεται, ὅτι ὁ μέγας ἐχεῖνος Δαμασχηνὸς οὐ λέληθεν ὁποῖος ἦν τὴν ἐποποιίαν οὐ γὰρ ἀπλῶς μετρητὰς ἀφῆχε σελίδας ἐπῶν, ἀλλὰ χαὶ ἐδραματούργησεν ὡς χαὶ ἡμᾶς ἡ πεῖρα ἐδίδαξε περιτετυχηχότας δράματι ἐχείνου, πεποιημένω εἰς τὰ χατὰ τὴν μαχαρίαν Σωσάνναν, παρασεσημειωμένω δὲ ἐχ πλαγίων ποίημα Ἰωάννου Μανσούρ.

δογματικά δέ τινα και τὰ ἐν ταῖς ἐντύποις παρακλητικαῖς ἢ ὀκταἡχω προτασσόμενα τῶν Ανατολικῶν στιγηρὰ αὐτοῦ εὐρίσκονται μόνον έν πολὺ μεταγενεστέροις μουσικολεγειρογράφοις της μετά την άλωσιν της Κ/πόλεως έποχῆς. (ἔπιθι Β΄. πραγμ. σελ. 51). ή ἄκριτος δὲ καὶ ἀδασάνιστος διάδοσις ότι ο Δαμασκηνός έπενόησε την άνωτέρω όνομασθεῖσαν 'Αριστοξένειον παρασημαντικήν, στηρίζεται έπὶ τοιούτων άκρίτων είδήσεων άνωνύμων μουσικών πραγματειών της μετά την άλωσιν της Κ/πόλεως ζοφεράς καί άμαθοῦς ἱεροψαλτικῆς ἐποχῆς, οἶα καὶ ἡ ἑξῆς: «Καὶ γὰρ ἐπίσταμαι λέγειν ώσπερ αύτοί, άλλ' ού χρη ούτως, διότι πολλαί είσι σημαδίων θέσεις, άλλ' οὐ δεῖ καὶ ὀνόματα λέγειν, διότι οὐ λέγουσι πάντες ἐπίσης. πῶς δέ; διότι και τὸ τῆς παπαδικῆς βιθλίον οὐ σώζεται, ὅτι ἐκάη ὑπὸ ἀσεβοῦς βασιλέως πρὸ τοῦ Πτολεμαίου τοῦ βασιλέως καὶ μουσική καὶ ἄλλα πάμπολλα κρείττονα βιβλία, διὰ τοῦτο έστερήθησαν ἄπαντες τοῦ τῆς Παπαδικής βιβλίου, τής μουσικής λέγω και μη δυναμένων των άνθρώπων έτέρως πως ύμνεῖν τὸν Θεὸν, ὅτι ἐξέκλιναν περισσοτέρως εἰς τύμπανα καὶ αὐλοὺς καὶ κιθάρας καὶ ἀπλῶς εἰπεῖν, ἄπαντα τὰ παιγνίδια, καὶ έν ταῖς έκκλησίαις οὐκ εἰσήγοντο έκάθισαν οἱ ἄγιοι, ὅτε Ἰωάννης καὶ Κοσμας ο ποιητής καὶ έσύνθεσαν τόνους καὶ σημάδια πρὸς άνύμνησιν και δόξαν Θεοῦ ἐσύστησαν καὶ ἐκκλησιασμόν καὶ τοῦ οθεγγομένου μέλους ήγουν τοῦ όργάνου τρίπλοκον κατασκευάσαντες ύμνωδίαν, πρώτον την του νοός μελουργίαν, δεύτερον την του τόχου σημείωσιν γνωριζόμενοι τοῖς μαθητευομένοις, κάκεῖνοι (SiC) ἀκολουθεῖν καὶ φθέγγεσθαι τρίτον δὲ τὴν χειρονομίαν (χειρ. χειροτομίαν) προσέθεντο καλλιεργεῖν τὰ τρία οὖν, πρῶτον ὁ νοῦς γεννᾶ, θώραξ έκπέμπει, χεὶρ δὲ σημειοῦται (=σημαίνειν, χειρονομεῖν), καὶ ἀκολουθεῖ. έγράφησαν δὲ καὶ παρ' ἡμῶν καὶ παρ' ἄλλων αὖται αἱ θέσεις, ὡς ἵνα λαμβάνωσι μικρὰν τὴν προγύμνασιν οἱ ἀρχάριοι.» Αἱ μὲν ἱστορικαὶ ἀνακρίβειαι καὶ ἀντιφάσεις τοῦ χωρίου τούτου είνε ἀποχρώντως αὐτόδηλοι, καὶ ούδενὸς ἔχουσι σχολίου χρείαν, άποδειχνύουσαι ίχανῶς τὸ ἀνεπιστῆμον τῶν ὑπὸ ἱεροψαλτῶν τῆς μετὰ την άλωσιν έπογης άναφερομένων τοιούτων ίστορικών είδήσεων περί της παρασημαντικής, ους υπερδαίνουσι κατά την άμάθειαν οι κορυφαΐοι τῶν σήμερον τοιούτων καὶ μάλιστα οἱ τὸν διδάσκαλον τῆς σήμερον ἱερᾶς μουσικής έπαγγελλόμενοι. Ετέρα δέ μουσική πραγματεία τοῦ αὐτοῦ χειρογράφου, προηγουμένη ταύτης καὶ ἀποδιδομένη ἐν τῆ ἐπιγραφῆ ὑπὸ νεωτέρου τινός είς Ίωάννην τὸν Δαμασχηνόν, ἀναξία δὲ τοῦ ὀνόματος αὐτοῦ, περὶ τῆς παρασημαντικῆς ταύτης καὶ τῆς ἐπινοήσεως αὐτῆς λόγον ποιουμένη λέγει τὰ έξῆς: «Έγω μέν, ω παιδίον έμοι ποθεινότατον ήρξάμην . . . τοῦ ἑρμηνεῦσαι καὶ διδάξαι ὑμᾶς τὴν Ῥυθμητικὴν ταύτην τέχνην . . . . δίκαιον, ὧ άκροατά, ἐκλέξασθαι ἀπὸ πάντων, καὶ γράψαι τὰ λυσιτελέστερα, καὶ μή μοι λέγε τίς ταύτην τῆν \*Ρυθμιτικήν πεποίηκε

καὶ πόθεν ἥρξατο. έκ μακρων γάρ των χρόνων καὶ άπὸ παλαιών μέν έξετέθη, καὶ καθώς ήμας ὁ λόγος πρόσω διδάξει, δίκαιον παραδούναι γραφή έκεῖνα μόνα, ἄπερ οι πολλοί δοκούσιν αίσθάνεσθαι, είς μάτην δέ ταῦτα νοούσι και ψευδολογούσι την άλήθειαν . . . . Φέρε δη είπωμεν και περί τόνων τόνοι μέν είσι τρεῖς ἡ ἴση, τὸ ὁλίγον καὶ ὁ ἀπόστροφος, ἃ καὶ άνευ πνευμάτων συνίστανται. καὶ καλούνται καὶ λέγονται τόνοι ἡ ὁξεῖα καὶ ἡ πεταστή, καὶ είσί, δι' ο καὶ συστέλλονται ἐπιτιθεμένου αὐτοῦ(;) τόνου, καὶ διὰ τοῦτο τόνοι κυρίως οὐ λέγονται πᾶς γὰρ τόνος ἐκ τόνου δεχόμενος μείωσιν, ούχ έστι τόνος χυρίως άλλά χαταγρηστικώς δι' δ καί Πτολεμαΐος ὁ μουσικός, ὡς μανθάνομεν, πάντων άρχαῖος ἐφεῦρε τοὺς τόνους τούτους κτλ.» Ἡ ἀνάλεκτος πραγματεία αὕτη, ἢν ὁ ἀμαθὴς ἀνώνυμος άντιγραφεύς ή έπιτομεύς πολύ μεταγενέστερος έπιγράφει τοῦ «'Οσίου πατρὸς ἡμῶν Ἰωάννου τοῦ Δαμασκηνοῦ ἐρωταπὸκρισις τῆς Παππαδικῆς έπιστήμης περί σημαδίων και τόνων και φωνών και πνευμάτων και κράτημάτων και παραλλαγών και όσα έν τη Παππαδική έπιστήμη διαλαμβάνουσιν», ελήφθη άναμφιβόλως κατ' έπιτομήν και έκλογήν έξ άρχαιοτέρου συγγράμματος, ώσπερ καὶ αὐτὸς ὁμολογεῖ, ὁνομαζομένου «'Ρυθμητική, " όρος η μαλλον είπεῖν τέχνη ἀναφερομένη ὑπό τε Κλήμεντος τοῦ Άλεξανδρέως και του Λογγίνου, και άναμφιδόλως πραγματευομένη ίδίως περί τῆς παρασημαντικῆς ταύτης. Έν τῆ αὐτῆ δὲ πραγματεία γίνεται λόγος καὶ περὶ «'Ρυθμητικής φωνής» ήτις ὁρίζεται «ἡ δὲ ἡυθμητική φωνή έστιν ή κατά (χειργ. μετά) τάζιν έμμελῶς καὶ κατ' ἀκολουθίαν είρμου άδομένη, οίον το εύτάκτως άδομενον μέλος.« Έκ του όρισμου δέ τούτου καὶ έξ ἄλλων χωρίων τῆς πραγματείας ταύτης δυνάμεθα νὰ συμπεράνωμεν άσφαλως, ότι ή Ρυθμητική (τέχνη) έπραγματεύετο ου μόνον περί τῶν σημείων τῆς παρασημαντικῆς τῶν Βυζαντινῶν, ἀλλὰ καὶ περί μελοποιίας και ευρυθμίας. 'Ο όρος δε 'Ρυθμητική (σχηματισθείς κατ' άναλογίαν τοῦ «Μετρητική» δέν είνε βεδαίως σφάλμα τοῦ 'Ανωνύμου, προελθόν έκ συγχύσεως ή παραφθοράς τοῦ όρου 'Ρυθμική, ώς ὁ Dindorf υπολαμβάνει· έπειδη δὲ άπαντῷ καὶ παρὰ Κλημεντι<sup>1</sup> καὶ Λογγίνω<sup>2</sup> έχ τούτου δυνάμεθα άσφαλῶς νὰ συμπεράνωμεν, ὅτι ἡ παρασημαντική τῶν Βυζαντινῶν ὑπῆρχεν ἤδη ἐπὶ Κλήμεντος καὶ Λογγίνου, ἄν οὐχὶ ἐν χρήσει έν τῆ χριστιανικῆ έκκλησία, βεδαίως έν τῆ πράξει τῶν μελωδῶν καὶ χειρουργῶν τῆς θυμελικῆς μουσικῆς τῶν έθνικῶν, παρ' ὧν πλέον ἣ πιθανόν ή 'Ανατολική έκκλησία παρέλαδεν αὐτην κατά τὸν πέμπτον αίωνα μετά του μελικού και ίδίως τουάσματικού συστήματος και της χει-

<sup>1</sup> Κλημ. 'Αλεξ. σελ. 413: 'Αριθμητικήν τε καὶ γεωμετρίαν, ρυθμητικήν τε καὶ άρμονικήν.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Λογγ. 8,2: Το μουσικόν τε και έναρμόνιον και ρυθμητικόν.

ρονομίας, ώστε ή τῷ Δαμασκηνῷ ἀποδιδομένη ἐπινόησις αὐτῆς δὲν εἶνε άλήθής. Την μαρτυρίαν δέ ταύτην, προς ην δέν άντιφάσκει ή της προηγουμένης, λεγούσης ότι ή Παππαδική ήτοι ή Ρυθμητική έκαη ύπὸ άσεδούς βασιλέως, και ύπονοούσης την πυρπόλησιν της 'Αλεξανδρινής βι**βλιοθήνης, έπιδεδαιούσι καὶ άλλαι τοιαύται χειρόγραφοι άνέκδοτοι πραγ**ματεΐαι, προσεπιλέγουσαι ότι Πτολεμαΐος ο μουσικός είνε ούγλ ο έπινοήσας, άλλ' ο συμπληρώσας την παρασημαντικήν ταύτην. Τοῦτο δὲ φαίνεται έχον πραγματικήν ύπόστασιν, διότι ο Πτολεμαΐος άπαριθμῶν τὰ μελικά σχήματα διά προσηγορειών διαφόρων των έν τῷ «περί μουσικῆς» τοῦ Άνωνύμου, καταλέγει μετά τῆς Άναπλοκῆς, Καταπλοκῆς καὶ Συμπλοκής καὶ τὸ μελικὸν σχήμα «Σύρμα,» ὅπερ πράγματι εὐρίσκεται ἐν τη Παρασημαντική των Βυζαντινών και ώς τοιούτον, και ώς σημείον, ονομαζόμενον «Συρματική.» Κατά ταῦτα δὲ πιθανώτατον καθίσταται ότι Ίωάννης ο Χρυσόστομος, ο κατά τον Θεοδώρητον έπινοήσας και είσαγαγών είς την έκκλησίαν «την εύρυθμίαν της ψαλμωδίας των δημοτικών ταγμάτων,» ήτοι το μελικόν σύστημα, πρώτος παρέλαθεν έκ τής τών έθωκῶν μουσικῆς τὴν ᾿Αριστοξένειον παρασημαντικὴν καὶ εἰσήγαγεν αύτὴν ἐπισήμως είζ τὴν ἐκκλησίαν, οἱ δὲ ὕστερον ἀμαθῶς συνέχεον αὐτὸν πρὸς Ἰωάννην τὸν Δαμασκηνόν, ἐπὶ τοῦ ὁποίου ἤδη ἐπεκράτει καὶ τὸ κσματικόν σύστημα, ώς αί δύο αύτοῦ άνωτερω μνησθεῖσαι μελωδίαι κποδειχνύουσιν. Έν τη αυτή δὲ ψευδοδαμασκηνίω 'Ρυθμητική πραγματεία τὸ όλίγον όνομάζεται καί μακρόν, έκ δὲ τοῦ Αγιοπολίτου μανθάνομεν, ὅτι τὰ ὀνόματα τῶν σημείων ἐν ἀρχαιοτέρα ἐποχῆ ἔφερον ἄλλας προσηγορείας, ήτοι ίσον, όλίγον, μετ' όλίγον, μέσον, ὑπέρμεσον, ἄκρον κὶα τέλειον, καί ότι ήσαν όλιγώτερα τον πριθμόν έν τη Έκκλησία. Έπηνξήθησαν δέ ύστερον είς είχοσι και τέσσαρα φωνητικά, ων ποιεί χρήσιν το μελικόν, και τριάκοντα καὶ όκτὼ γειρονομικά, ὧν ποιεῖ χρῆσιν μετὰ τῶν πρώτων είχοσι και τεσσάρων, τὸ όλον έξήκοντα και δύο, τὸ ἀσματικὸν σύστημα.

Κατὰ ταῦτὰ, καὶ δι' οὺς θέλομεν ἐκθέσει λόγους προϊούσης τῆς πραγματείας οὐδεὶς δύναται νὰ ἀμφιδάλληδτι ἡ ἐπινόησις τῆς παρασημαντικῆς τῶν Βυζαντινῶν εἶνε ἀρχαιοτέρα οὐ μόνον τοῦ Δαμασκηνοῦ ἀλλὰ καὶ τοῦ Πτολεμαίου. Ἐν τοῖς μουσικοῖς διφθερίνοις χειρογράφοις εὐρίσκονται μελφδίαι ἐπιγεγραμμέναι ποιἡματα Σωφρονίου (Πατριάρχου), ἀκμάσαντος πρὸ τοῦ Δαμασκηνοῦ κατὰ τὸν ἔκτον αίῶνα, τοῦ μὲν μελικοῦ συστήματος εἰς ὀκτὼ ῆχους οἱ πρῶτοι στίχοι τοῦ ψαλμοῦ «Κύριε ἐκέκραξε πρὸς πὲ εἰσάκουσόν μου εἰσάκουσόν μου 1 κύριε» ὁ στίχος «Δόξα πατρὶκαὶ υἰῷ καὶ ἀγίφ πνεύματι» ὀκτάηχος, ἄνευ τοῦ «καὶ νῦν καὶ ἀεὶ καὶ εἰς τοὺς αἰῶνας

<sup>1</sup> Περί το ν ψαλμού τούτου λέγει ὁ Κρυσόστομος (εἰς τον ΡΜ΄, ψαλ. σελ. 426): Τούτου τοῦ ψαλμού τὰ μεν ἐνίματα ἄπαντες, ὡς εἰπεῖν ἴσσοι καὶ διὰ κάσκε ἡ-

τῶν αἰώνων.» καὶ ὁ πρῶτος στίχος τοῦ ψαλμοῦ «Αἰνεῖτε τὸν κύριον ἐκ τῶν οὐρανῶν σοὶ πρέπει ὕμνος τῷ Θεῷ,» ἐπίσης ὀκτάηχος, τοῦ δὲ ἀσματικοῦ τὸ «Θεὸς κύριος καὶ ἐπέφανεν ἡμῖν εὐλογημένος ὁ ἐρχόμενος ἐν ὀνόματι κυρίου» ὡσαὐτως ὀκτάηχον. Πολλαὶ δὲ χιλιάδες μελφδιῶν, ψαλμῶν καὶ ἐφυμνίων, στιχηρῶν καὶ εἰρμῶν τοῦ μελικοῦ καὶ ἀσματικοῦ κεῖνται ἀνεπίγραφοι ἐν τοῖς μουσικοῖς χειρογράφοις, ἄλλαι μὲν φέρουσαι μόνην τὴν ἐπιγραφὴν «παλαιὸν» καὶ ἄλλαι ἀρχαῖον», μόναι δὲ αὶ ἀπὸ τοῦ ὸγοου αἰῶνος φέρουσι τὸ ὄνομα τοῦ μελοποιοῦ, ὀνομαζομένου συνήθως ποιητοῦ καὶ διακρινομένου ἐκ τοῦ ὑμνογράφου, ἐὰν οὖτος δὲν ἦτο συγχρόνως καὶ μελοποιος, διὰ τοῦ «ποίημα τοῦ δεῖνος ἢ διὰ τοῦ »τὰ μὲν γράμματα τοῦ δεῖνος τὸ δὲ μέλος τοῦ δεῖνος.» Κατὰ δὲ τὸν Burney μιουσικὰ σημεῖκ φέρει καὶ ὁ τοῦ πέμπτου αἰῶνος κώδηξ Έφραὶμ τῆς βιδλιοθ: τῶν Παρισίων (ἔπιθι Α΄. πρᾶγμ. σελ. 129).

Ό Fetis έν τῆ Biografie universelle des musiciens ίδίως έν τῆ Resumé philosophique de l' histoire de la musique ἀποδοκιμάζει μὲν ὁρθῶς τὴν γνώμην ὅτι ὁ Δαμασκηνὸς ἐπενόησε τὴν παρασημαντικήν, νομίζει δὲ ὅτι τὰ σχήματα τῶν σημείων εἶνε τὰ τοῦ Κοπτικοῦ ἀλφαβήτου, ὅπερ εἶνε παντελῶς ἐσφαλμένον, ὡς ἐκ τῶν προσηγορειῶν καὶ σχημάτων τῶν ἀπλῶν καὶ συνθέτων σημείων ἀποδεικνύεται. Τὴν γνώμην δὲ ταύτην ἀποδοκιμάζει ὀρθῶς ὁ Kiseweter, ἀλλὰ καὶ οὖτος περιπίπτει εἰς ἔτερον χεῖρον ἄτοπον, παραδηχόμενος ἀπλῶς, ἄνευ λόγου καὶ ἀποδείζεων ἡ μαρτυριῶν, ὅτι ἡ παρασημαντικὴ ἐπενοήθη κατὰ τὸν ἔννατον μέχρι τοῦ δεκάτου τρίτου αίῶνος, τὰ δὲ ἐν τοῖς Εὐαγγελίοις σημεῖα ἀνήκουσιν

λικίας διατελούσι ψάλλοντες . . . ούδὲ γὰρ ἀπλῶς οἶμαι τον ψαλμόν τοῦτον τετάχθαι παρὰ τῶν πατέρων καθ' ἐκάστην ἐσπέραν λέγεσθαι.» 'Ο δὲ πρωϊνός ψαλμός κατὰ τὸν αὐτὸν Χρυστ. ἦτο «'Ο Θεὸς ὁ Θεός μου πρὸς σὲ ὀρθρίζω.» Τὰ κατὰ τὴν ἐποχὴν δὲ αὐτοῦ ἀδόμενα διαιρεῖ ὁ Χρυσόστομος εἰς ψαλμοὺς καὶ ὕμνους ἐν τῆ πρὸς Κολασ. Χ. 'Ομιλία λέγων: «'Όταν ἐν τοῖς ψαλμοῖς μάθη, τότε καὶ ὕμνους εἴσεται, ἄτε θειότερον πρᾶγμα. αἰ γὰρ ἄνω δυνάμεις ὑμνοῦσιν, οὐ ψάλλουσιν . . . Τὶς ὁ ὕμνος τῶν ἀνω, τὶ λέγει τὰ Χερουδὶμ ἴσασιν οἱ πιστοί. Τὶ ἔλεγον οἱ "Αγγελοι κάτω, Δόξα ἐν ὑψίστοις Θεῷ. Διὰ τοῦτο μετὰ τὰς ψαλμωδίας ὕμνοι, ἄτε τελειότερον τὸ πρᾶγμα.» 'Η καὶ σήμερον δὲ ἀδομένη Δοξολογία ὑπάρχει εἰς τὸς Κλήμεντος 'Αποστολικὰς διατάξεις μετὰ παραλλαγῶν τῶν ἐξῆς στίχων: «Αἰνοῦμέν σε, ὑμνοῦμέν σε, εὐλογοῦμέν σε, δοξολογοῦμέν σε, προσχυνοῦμέν σε, διὰ τοῦ μεγάλου ἀρχιερέως, σὲ τὸν δντα Θεόν, ἀγέννητον ἕνα, ἀπρόσιτον μόνον, διὰ τὴν μεγάλην σου δόξαν.

Κύριε δ Θεός, δ πατήρ τοῦ Χριστοῦ, τοῦ ἀμώμου ἀμνοῦ, δς αίρει τὴν ἀμαρτίαν τοῦ χόσμου. Πρόσδεξαι τὴν δέησιν ήμῶν ὁ χαθήμενος ἐπὶ τῶν Χερουδίμ. "Οτι σὸ μόνος ἄγιος, σὸ μόνος. Κύριος Ἰησοῦς, Χριστὸς τοῦ Θεοῦ πάσης γεννητῆς φύσεως τοῦ βασιλέως ήμῶν, δι' οῦ σοὶ δόξα, τιμὴ χαὶ σέδας.» "Η δοξολογία δὲ αὕτη ὁνομάζεται ἐν τοῖς ᾿Αποστ. Διατάξ. « Ἑωθινὴ προσευχή, » ἐσπερινὴ δὲ τὸ « Αἰνεῖτε παίδες Κύριος» τὸ «Νῦν ἀπολύειν χτλ. "Ο αὐτὸς Χρυσόστ. ἐν σελ. περι-

είς έτερον παρχσημαντικής σύστημα, πλανηθείς έκ τοῦ διαφόρου σγήματος τῶν σημείων, ὅπερ δὲν εἶνε ὀρθὸν οὖτε άληθές, διότι ἡ διαφορά τοῦ σχήματος τῶν σημείων εἶνε οἴα καὶ ἡ τοῦ σχήματος τῶν γραμμάτων κατὰ τὰς διαφόρους ἐποχάς, ἀμφότερα δὲ τὰ συστήματα ἔχουσι τὴν αύτην άργην της γεννέσεως. Τὸ σύστημα της βυζαντινής παρασημαντικής τοῦ τε έχφωνητιχοῦ, μελιχοῦ χαὶ ἀσματιχοῦ συστήματος ἔγει χοινὰ μέν κατά τε τὸ σχημα καὶ τὴν προσηγορείαν πρὸς μὲν τὸ σύστημα τοῦ Ανωνύμου περί μουσικής τον βραγύν, μακρόν, τρίσημον, τετράσημον καί πεντάσημον χρόνον, τὰ ἰσοδύναμα λείμματα καὶ τὰ σημεῖα τῶν μελικῶν σχημάτων, ίδια δὲ τοὺς ἐξασήμους, ἐπτασήμους καὶ ὀκτασήμους γρόνους οι όποῖοι ὑπῆργον καὶ ἐν τῆ ἀργαία κατὰ τὸν Αριστόξενον καὶ Αριστ. Κοϊντιλιανόν, τὰ συν άγματα, ἀποτελοῦντα διάφορα μελικὰ σχήματα συνθέτων γρόνων, καὶ τὰ σημεῖα τῶν συμφωνιῶν, τῶν ποικίλων χειρονομιών κτλ, άπερ άπηριθμήσαμεν άνωτέρω. Πρός δέ τους προσωδιαχούς τόνους έγει χοινά μέν την όξεῖαν, περισπωμένην, βαρεῖαν, ψιλην, δασεῖαν καὶ ἀπόστροφον, τὴν ἄνω καὶ τὴν κάτω στιγμὴν τὸ κόμμα, τὴν ἄνω καικάτω στιγμήν (:) την διαστολήν και τελείαν ίδια δε την διπλην και τριπλην όξεταν, διπλην βαρεταν, τὸ γοργὸν δηλοῦν τὸ ήμισυ τοῦ μραχέος χρόνου κτλ. Όνομάζονται δε ότε μεν σημεία, διότι σημαίνουσι την κατά χρόνον κίνησιν τῆς φωνῆς ώρισμένως, ὁτὲ δὲ τόνοι, διότι σημαίνουσι συγχρόνως καὶ τὴν κατὰ τόπον κίνησιν τῆς φωνῆς, ἥτοι ὡρισμένα διαστήματα διά τῆς προτάξεως τῆς οἰκείας κλειδὸς καὶ τοῦ σημείου ἐκάστης κλίμακος, γένους καὶ τόπου τῆς φωνῆς.

Έκ τούτου δε δύο τινὰ δυνάμεθα νὰ συμπεράνωμεν, ἢ ὅτι ἡ παρασημαντικὴ τῶν βυζαντινῶν συνέστη μετὰ τὴν συμπλήρωσιν τῆς Πυθαγορείου καὶ μετὰ τὴν ἐπινόησιν τῶν τόνων τῆς προσφδίας, ἢ ὅτι ἡ πυθαγόρειος, οἶα εὐρίσκεται παρὰ τῷ ᾿Ανωνύμω, καὶ ᾿Αριστοφάνης ὁ Βυζάντιος ἐδανείσθησαν παρ αὐτῆς, ἡ μὲν τὰ πέντε ἐκ τῶν ὀκτὼ χρονικῶν ση-

γράφων την τάξιν των έν τοῖς μοναστηρίοις μοναχων λέγει (τομ. ΧΙ. σελ. 575): Εὐθέως ἀπαντες μετ'εὐλαβείας τὸν ὕπνον ἀποθέμενοι διανίστανται, τοῦ προεστώτος διεγείροντος αὐτούς, καὶ ἐστήκασι τὸν ἄγιον χορὸν στησάμενοι, καὶ τὰς χεῖρας εὐθέως ἀνατείναντες, τοὺς ἱεροὺς ἄδουσιν ὕμνους. . . μετὰ πολλῆς τῆς συμφωνίας, μετὰ ε ὑ ρ ὑ θ μων μελών.» Ἐν δὲ τῷ VII. τομ. σελ. 545 ἀναφέρει τοὺς ἐξῆς ὑπὸ τῶν Μοναχῶν ἀδομένους ὕμνους: Εὐλογητὸς ὁ Θεὸς ὁ τρέφων με ἐκ νεότητός μου, ὁ διδοὺς τροφήν πάση σαρκί πλήρωσον χαρᾶς καὶ εὐφροσύνης τὰς καρδίας ήμῶν, ἵνα πάντοτε πᾶσαν αὐτάρκειαν ἔχοντες, περισσεύωμεν εἰς πᾶν ἔργον ἀγαθὸν ἐν Χριστῷ Ἰησοῦ τῷ Κυρίῳ ἡμῶν, μεθ' οὐ σοι δόξα τιμή καὶ κράτος, σὺν ἀγίῳ πνεύματι εἰς τοὺς αἰῶνας. ᾿Αμήν.»

«Δόξα σοι, Κύριε, δόξα σοι "Αγιε, δόξα σοι Βασιλεύ, ότι έδωκας ήμεν δρώματα είς εύφροσύνην Πλησον ήμας πνεύματος άγίου, ένα εύρεθωμεν ένώπιον σου εύαρεστήσαντες, μή αίσχυνόμενοι, ότε ἀποδίδως έκάστω κατά τὰ έργα αὐτοῦ.» palmen not tien an tien ich ich interes i de the topical tien manufallien iere tien homefals, non hannend, tell desimbletis nur tie templement de indene Este-Lee de the distribue iche.

they have the armanether the thoughten there has the the physical factorial restal of the section the comment of the commen beneficien in arabiteuth an althoughthough area the same Transported Assable altron tea troin at tendermenes ettems. AN ANGINERA ANTA SE ANDRESONOS DISTINLADIS AN EXEMBRE HOME Conting and in surfig asserting the tree treeting the artificing there Sing to be Magaso Adentions from 256 a. I. Emperering Homerstan, dang és tig Ki. neg. elkai tig tün tinun eldeseug nei tün symplitum abron ingrammen, direc in Caç: «D. grone un il come un in nechana 'Americanos inventores rique nois a descritir de agalidad heiseng date body as delacy and a desig southerns date and deliberation les de influent cherriquesa. Lairas de les écasons quendes de ma mi olucius, nobines tr igrava bezenáriorn azi induaren, inida ani rabra inche rig dong Genes corner isserbal ideans fro mi to pursuppresents pelos, and the got one squarrenerge, sai up per aselage, un de lacrelecoca. El de vore exploques à réletos émissions THE A BELLE ENERTY, TOUTS GRAZIO ANI MALANDE ENGLE: MATE TOUTS μέλ Αμοτογάνης σημεία έθετο τῷ λόγφ πρώτα ταῦτα, ἐκα ἄμα σολλα-1/14 web intenç generations named the about and experien experien experience. THEFTHE THEFT THE THE RESTRICT THE OWNER, TO LET ELL YPÓMOUS, TO DE ELL φέρους, το λέ είς αυτό το πνεύμα καὶ τούς μέν γρόνους τοῖς φυθμοῖς εἴκαπι, τιλε δι τόνους τολς τόνοις τῆς μουσικῆς.» Τὸ γωρέονδὶ τοῦτο καὶ ίδως τλ « εώρχκε γάρ και την μουσικήν ούτω το μέλος και τους βυθμούς σημπινομένην καλ «τούς μέν χρόνους τοῖς ρυθμοῖς εἶκασε, τοὺς δὲ τόνως τιλε τόνοις της μουσικής» φαίνονται μαρτυρούντα την προύπαρξιν 4%ς 4%ς κιζε βυζαντινοίς άριστοξενείου παρασημαντικής, από την γρήσιν σίον κερχιών, ήτοι της εθθείας, δρθης, και βραχείας γραμμής, αίτινες άπυτιλύζης την βάσιν της παρασημαντικής ταύτης, καλ έξ ών διά συνθέσεων εγένοντο τά άλλα των έμφωνων και άφωνων σημείων, διπλη όξεῖα σοιπλή εξεία, διπλή βαρεία, τα κρατήματα καὶ συνάγματα, οἱ σύνθετοι καλούμενοι τόνοι κτλ.

"Οτι δι τά σημιζα των κιραιών τούτων πράγματι προϋφίσταντο πρό του 'Αριστοφάνους μαρτυρούσι και τὰ ὑπὸ τοῦ Ulrich Koehler δημοσιωνίντα Bruchstücke eines alten Lehrbuches der Grammatik to τφ Mittheilungen des Deutschen Instituts έκ συντριμμάτων επιγραφής κιιμίνης έν τη άκροπόλει, έν ή άναφέριται πρὸς σαζς εἰρημί-

ναις περαίας καὶ «προσηγμένη» (ἴσως έννοητέον περαία ή γραμμή.). Ἡ έπιγραφή δε αυτη διαλαμβάνει, ώς ήμεζς ήδυνήθημεν να συμπεράνωμεν, περί τών σχημάτων τοῦ έλληνικοῦ άλφαδήτου, ήτοι έκ πόσων καὶ ποίων έκαστον γράμμα κεραιών σύγκειται. Την έπιγραφην δέ ταύτην θεωρεί ο κ. Koeller άνήκουσαν είς την προαλεξανδρινήν έπογήν, ο δε σεδαστος καθηγητής τοῦ ήμ. Πανεπιστημείου κ. Σ. Κουμανούδης, έπιστήσας την προσογήν ήμων έπὶ τῆς έρεύνης τοῦ περιεγομένου, θεωρεῖ αύτην καὶ ἔτι άργαιστέραν, ώς έχ τοῦ σγήματος τῶν γραμμάτων εἰχάζει. "Ετι δὲ μᾶλλον ένισχύεται ή προύπαρξις της άριστοξενείου παρασημαντικής και έξ όσων τινές των Αρμονικών λέγουσι περί των τόνων της προσωδίας, οίτινες δηλούσι την Υπάτην, Μέσην, και Νήτην των τετραγόρδων, καθ' ά άνωτέρω είπομεν. 'Αλλά την χυριωτάτην απόδειξιν δύνανται να παράσχωσιν οι τύποι των σημείων και ή ιστορική αυτών έξέτασις και άνάπτυζις, ην όφείλομεν νὰ άναβάλλωμεν είς προσεχή ίδίαν περί της έρμηνείας των σημείων πραγματείαν. Έπι τοῦ παρόντος δὲ δυνάμεθα μό-. νον περί των τύπων των δύο χυριωτέρων σημείων, της όξείας χαι βαρείας, νὰ εἴπωμεν ὅτι ἔχουσι σχέσιν πρὸς τὰ ἐν τῷ δεκάτφ τῶν Προδλημάτων (ΙΘ) τοῦ Αριστοτέλους, λέγοντος: »Διὰ τί ἡ βαρεῖα τὸν τῆς ὁξείας ίσγύει φθόγγον; η ότι μετζον το βαρύ. τη γαρ αμθλεία ξοικε, το δέ τη όξεία ; Πράγματι δὲ ἐν τοῖς ἀρχαιοτέροις χειρογρ. Εὐαγγελίοις ἡ μὲν όξεῖα τῆς παρασημαντικῆς τοῦ έκφωνητικοῦ συστήματος ἔχει τύπον όξείας γωνίας, έν τοῖς ἄλλοις δύο συστήμασι άποδαλοῦσα τὴν μίαν πλευράν, ή δὲ βαρεῖα άμδλείας ἔν τε τῷ ἐκφωνητικῷ, μελικῷ καὶ ἀσματικῷ.

Αλλ' ήδύνατό τις νὰ ἀντιτάξη ἡμέν, πρὸς τί δύο παρασημαντικαὶ παρὰ τοῖς ᾿Αρχαίοις; Τὸ νὰ ὑπάρχωσι δύο συστήματα παρασημαντικῆς σύγχρονα ἀπὸ τῆς ἐποχῆς τοῦ Περικλέους ἢ τοῦ ᾿Αριστοξένου δἐν ἔχει τι τὸ παράδοξον, διότι καὶ κατὰ τὸν μεσαίωνα ἔν τε τῆ Δυτικῆ καὶ ἐν τῆ ᾿Ανατολικῆ ἐκκλησία ἐπεκράτουν διάφορα παρασημαντικῆς συστήματα συγχρόνως κατὰ τὰ διάφορα είδη τῆς μελοποιίας, κεχυμένον, μελικόν, ἀσματικὸν καὶ ἐκφωνητικόν, καὶ δύναταί τις νὰ πεισθῆ περὶ μὲν τῆς τῆς δυτικῆς ἐκκλησίας ἐκ τῆς γενικῆς ἱστορίας τῆς μουσικῆς, περὶ δὲ τῆς τῆς ᾿Ανατολικῆς ἐκκλησίας, παραδάλλων τὰ τέσσαρα συστήματα, ἤτοι τὸ τοῦ ἐκφωνητικοῦ, κεχυμένου, μελικοῦ καὶ ἀσματικοῦ, ἄτινα, εἰ καὶ τὴν κυτὴν βάσιν ἔχοντα, κέκτηνται όμως οὐσιώδεις τινὰς διαφοράς τοιαῦται δὲ διαφοραὶ ὑπάρχουσι καὶ ἐν τῷ μελικῷ συστήματι μεταξὺ τῆς παρασημαντικῆς τῆς Ἱεροσολυμιτικῆς ἐκκλησίας καὶ τῶν μονῶν ἀφ᾽ ἐνὸς, καὶ τῆς τῆς Κ/πόλεως μετὰ τῶν ἄλλων κοσμικῶν ἐκκλησιῶν (ἔπιθι Β΄. πραγ. σελ. 49—51) ἀφ᾽ ἐτέρου.

Η σύγχρονος ὖπαρξις τῆς τε Πυθαγορείου καὶ Αριστοξενείου παρασηκαντικῆς καθίσταται πιθανωτάτη, ἐὰν ἀναλογισθώμεν τὸ μὲν ὅτι ἀπὸ

της έποχης του Περικλέους η άρχαία μουσική διηρέθη, ώς άνωτέρω είπομεν, είς εὔρυθμον, δι' ἢν έξήρκει ἡ πυθαγόρειος, καὶ είς εὐμελῆ, ἤτις μή τηρούσα άλλὰ μεταδάλλουσα τὸν μετρικὸν ρυθμόν κατὰ τὰς άπαιτήσεις της εύμελους μουσικής, μετεχειρίζετο πολλάκις τὰ βραχέα ώς μακρά καὶ τάνάπαλιν, «ού τοῖς συλλαβαῖς άπευθύνουσα τοὺς χρόνους άλλὰ τούναντίον τοῖς χρόνοις τὰς συλλαβάς,» ὅπερ καὶ ὑπὸ πολλων άλλων έπαναλαμβάνεται καὶ ὑπὸ τοῦ Λογγίνου (ἀποσπ. ΙΙΙ) έπιβεδαιούται λέγοντος: « Ετι τοίνυν διαφέρει ρυθμού το μέτρον, ή το μέν μέτρον πεπηγότας έχει τους χρόνους μακρόν τε καλ βραχύν . . . ὁ δὲ ἡυθμός ώς βούλεται έλαει τους χρόνους, πολλάκις γοῦν καὶ τὸν βραχύν χρόνον ποιεί μακρόν,» Ταύτα δὲ συμφωνούσι πρὸς τὰ τοῦ Αλικαρνασσέως Διονυσίου: «Μήκους δὲ καὶ βραχύτητος συλλαδῶν οὐ μία φύσις άλλὰ καὶ μακρότεραί τινές είσι τῶν μακρῶν, καὶ βραχύτεραι τῶν βραχειῶν . . . Αρχεῖ . . . εἰρῆσθαι ὅτι διαλλάττει καὶ βραχεῖα συλλαδή βραχείας, καὶ μακρά μακράς, καὶ οὖτε τὴν αὐτὴν ἔχει δύναμιν, οὖτε έν λόγοις ψιλοῖς, ουτ' έν ποιήμασιν η μέλεσι δια ρυθμών ή μέτρων κατασκευαζομένοις πάσα βραχεῖα καὶ πᾶσα μακρά.» Οὐ μόνον δὲ ἰερὰ καὶ σκηνικὰ μέλη ἐσώζοντο καὶ περὶ ἡυθμοποιίας καὶ μελοποιίας συγγράμματα ώς έκ τῶν ἀνωτέρω χωρίων έξάγεται, άλλὰ καί περί όρχηστικής, καθ' ά άποδεικνύεται έκ τοῦ 'Αρ. Κοϊντιλιανοῦ, ὁ ὁποῖος έν τῷ  $\mathbf{B}'$ . βιδλ. ( $\mathbf{IV}$ ) έζαίρων τὴν ὑπεροχήν τῆς μουσικῆς έν συγκρίσει πρὸς τὴν γραφικὴν καὶ πλαστικήν, βεδαιοῖ ὅτι ἐπ' αὐτοῦ ἐσώζετο ἡ ὅρχησις τῶν παλαιῶν χορῶν, καὶ πολλὰ περὶ ὑποκριτικῆς συγγράμματα διὰ τῶν έξῆς: «Τῆς γὰρ δὴ πρώτης ἡμιν μαθήσεως δι' όμοιοτήτων γινομένης, ας ταις αίσθήσεσιν έπιδάλλοντες τεκμαιρόμεθα, γραφική μέν και πλαστική δι' όψεως παιδεύει μόνον καὶ ὁμοίως διεγείρει τε τὴν ψυχὴν καὶ ἐκπλήττει, μουσικὴ δὲ πῶς οὐκ αν είλεν, ού δια μιας αίσθήσεως, δια πλειόνων δε ποιουμένη την μίμη. σιν; και ποίησις μέν άκοῆ μόνη διὰ ψιλῶν χρῆται λέξεων, άλλ' οὖτε πάθος ἀεὶ κινεῖ δίχα μελφδίας οὕτε δίχα φυθμῶν οἰκειοῖ τοῖς ὑποκειμένοις. σημεΐον δέ καὶ γὰρ εἴ ποτε δέοι κινεῖν κατὰ τὴν ἐρμηνείαν πάθος, ούχ ἄνευ τοῦ παρεγκλῖναί πως τὴν φωνὴν ἐπὶ τὴν μελφδίαν τὸ τοιοῦτον περιγίγνεται. μόνη δε μουσική και λόγω και πράξεων είκόσι παιδεύει, ού δι' άχινήτων ούδὲ ἐφ' ἐνὸς σχήματος πεπηγότων, άλλὰ δι' ἐμψύχων, ά καθ' έκαστον τῶν ἀπαγγελλομένων είς τὸ οίκεῖον τὴν τε μορφὴν καὶ την κίνησιν μεθίστησι. δήλα δὲ ταῦτα κάκ τῆς τῶν παλαιῶν γορῶν όρχήσεως, ής διδάσκαλος ή φυθμική, κάκ τῶν περί ὑποκρίσεως τοῖς πολλοῖς συγγεγραμμένων» κτλ.

Οτι μέν ἡ εύμελής τῶν ἀρχαίων μουσικὴ εἶχεν έν τῷ μελοποιεῖν τὴν αὐτὴν έλευθερίαν, ἢν καὶ ἡ σήμερον, μεταχειριζομένη χρόνους ιτακροτέσους τῶν μακρῶν καὶ βραχυτέρους τῶν βραχέων, διάφορα μελικὰ σχήματα

καὶ χρωματισμούς ποικίλους καὶ οίκείους πρὸς τὴν λέξιν τοῦ κειμένου καὶ τὰς ὑπὸ τοῦ περιεχομένου αὐτῆς ἐκδηλουμένας διαθέσεις καὶ πάθη, καὶ οτι τὰ ὑπὸ τοῦ Διονυσίου εἰρημένα εἰσιν άληθῆ, ἀποδεικνύεται μὲν ἀποχρώντως ἐκ τῶν ἀνωτέρω ἐκτεθεισῶν μαρτυριῶν τοῦ ᾿Αριστοφάνους, Φερεκράτους καὶ ᾿Αριστοξένου, θιασωτῶν τῆς ἀρχαιοτέρας εὐρύθμου μουσικῆς, ἐπικυροῦνται δὲ καὶ ἐκ τῆς ἐξῆς περὶ ἡυθμοῦ θεωρίας τοῦ ᾿Αριστοξένου λέγοντος: «Διαιρεῖται δὲ ὁ χρόνος ὑπὸ τῶν ἡυθμιζομένων τοῖς ἐκάστου αὐτῶν μέρεσιν. Ἦστι δὲ τὰ ἡυθμιζόμενα τρία ᾿λέξις, μέλος, κίρεσιν, οἶον γράμμασι καὶ συλλαβαῖς καὶ ἡνημασι καὶ πᾶσι τοῖς τοιούτοις τὸ δὲ μέλος τοῖς ἐαυτοῦ φθόγγοις τε καὶ διαστήμασι καὶ συστήμασιν ἡ τὸ δὲ μέλος τοῖς ἐαυτοῦ φθόγγοις τε καὶ διαστήμασι καὶ συστήμασιν ἡ ἐστι κινήσεως τὸ δὲ μέλος τοῖς ἐαυτοῦ φθόγγοις καὶ διαστήμασι ἐστι κινήσεως τὸ δὲ μέρος.

Καλείσθω δὲ πρῶτος μἐν τῶν χρόνων ὁ ὑπὸ μηδενὸς τῶν ρυθμιζομένων δυνατὸς ὧν διαιρεθῆναι, δίσημος δὲ ὁ δὶς τούτφ καταμετρούμενος, τρίλημος δὲ ὁ τετράπις κατὰ ταὐτὰ δὲ καὶ ἐπὶ τῶν λοιπῶν μεγεθῶν τὰ ὀνόματα ἔξει.¹ Ἐν ῷ δὴ χρόνφ μήτε δύο φθόγγοι δύνανται τεθῆναι κατὰ μηδένα τρόπον, μήτε δύο ξυλλαδαί, μήτε δύο σημεῖα, τοῦτον πρῶτον ἐροῦμεν τὸν χρόνον. Ον δὲ τρόπον λήψεται τοῦτον ἡ αἴσθησις, φανερὸν ἔσται ἐπὶ τῶν ποδικῶν χρόνων λέγομεν δέ τινα καὶ ἀσύνθετον χρόνον πρὸς τὴν τῆς ρυθμοποιίας χρῆσιν ἀναφέροντες. Ότι δ΄ ἐστὶν οὐ τὸ αὐτὸ ρυθμοποιία τε καὶ ρυθμός, σαφὲς μεν οὖπω ράδιόν ἐστι ποιῆσαι, πιστευέσθω δὲ διὰ τῆς ρηθησομένης ὁμοιότητος. "Ωσπερ γὰρ ἐν τῆ τοῦ μέλους φύσει τεθεωρήκαμεν, ὅτι οὐ τὸ αὐτὸ σύστημα δὶ μελοποιία, οὐδὲ τόνος, οὐδὲ γένος, οὐδὲ μεταδολὴ, οὖτως ὑποληπτέον ἔχειν καὶ περὶ τοὺς ρυθμούς τε καὶ ρυθμοποιίας, ἐπειδή περ τοῦ μέλους ἔχειν καὶ περὶ τοὺς ρυθμούς τε καὶ ρυθμοποιίας, ἐπειδή περ τοῦ μέλους τοῦσίν τινα τὴν μελοποιίαν εὕρομεν οὖσαν, ἐπί τε τῆς ρυθμικῆς πραγ-

<sup>1</sup> Κατά ταϋτα ὑπῆρχον, ὡς ἀνωτέρω εἴρηται, καὶ μεγέθη χρονικὰ μείζονα τῶν ὑπὸ τοῦ ᾿Ανωνύμου μέχρι πενταχρόνου ἀναφερομένων, ἤτοι χρόνοι μακροὶ ἔξάσημοι, ἐπτάσημοι καὶ ὀκτάσημοι. "Οτι δὲ ὁ ᾿Αριστ. Κοϊντιλιανὸς ἀναφέρει ὀκτάσημον μέγεθος, ἐδηλώσαμεν ἀνωτέρω. Σημεῖα δὲ ἔξασήμων, ἐπτασήμων καὶ ὀκτάσημον μέγεθος, ἐδηλώσαμεν ἀνωτέρω. Σημεῖα δὲ ἔξασήμων, ἐπτασήμων καὶ ἀκτασήμων κάκτηται καὶ ἡ τῶν Βυζαντινῶν παρασημαντική, ἡν διὰ τοῦτο ἀνωτέρω ἀνομάσαμεν ᾿Αριστοξένειον διότι ἀδύνατον ἄλλος εἶνε παραδεχθῶμεν ἐν τῷ χρήσει τῆς τότε μουσικῆς τρισήμους, τετρασήμους μέχρι ὀκτασήμων χρόνων ἀνευ σημείων δηλωτικῶν τοῦ μεγέθους αὐτῶν, τὰ δὲ γράμματα τοῦ ἐλληνικοῦ ἀλφασήτου ἀριθμητικῶς δὲν ἡδύναντο νὰ μεταχειρίζωνται πρὸς παρασήμανσιν τῶν πολυσήμων μεγεθῶν, διότι ἤθελον ἐπιφέρει σύγχυσιν πρὸς τὰ δηλοῦντα ὡρισμένα καστήματα τῆς πυθαγορείου παρασημαντικῆς, ἐὰν αὕτη μόνη ὑπῆρχεν ἐν χρήσει, καὶ ἐὰν πράγματι ταύτην καὶ μόνην ὁ ᾿Αριστόξενος ενόει ἐν τῷ ἀνωτέρω λεῖ μουσικῆ.

πετείκς την ρυθμοποιταν ώσαύτως χρησίν τενα φαμέν είναι. Σαφέστερον δε τοῦτο εἰσόμεθα προελθούσης τῆς πραγματείας. 'Ασύνθετον δὴ (καὶ σύνθετον) χρόνον πρὸς τὴν τῆς ρυθμοποιτας χρησιν βλέποντες ἐροῦμεν οἶον τόδε τι' (ἐάν τι) χρόνου μέγεθος ὑπὸ μιᾶς συλλαδῆς ἡ ὑπὸ φθόγγου ἐνὸς ἢ σημείου καταληρθή, ἀσύνθετον τοῦτον ἐροῦμεν τὸν χρόνου. 'Εὰν δὲ τὸ αὐτὸ τοῦτο μέγεθος ὑπὸ πλειόνων φθόγγων ἢ συλλαδῶν ἡ σημείων καταληρθή, σύνθετος οὖτος ὁ χρόνος ἡηθήσεται. Λάδοι δ' ἄν τις παράδειγμα τοῦ εἰρημείνου ἐκ τῆς περὶ τὸ ἡρμοσμένον πραγματείας' καὶ γὰρ ἐκεῖ τὸ αὐτὸ μέγεθος ἡ μὲν ἀρμονία σύνθετον, τὸ δὲ χρῶμα ἀσύνθετον, καὶ πάλλιν τὸ μέν διάτονον ἀσύνθετον, τὸ δὲ χρῶμα ἀσύνθετον, καὶ πάλιν τὸ μὲν διάτονον ἀσύνθετον, τὸ δὲ χρῶμα σύνθετον ποιεῖ, οὐ μέντοι ἐν τῷ αὐτῷ τόπῳ τοῦ συστήματος. Διαφέρει γὰρ τὸ παράδειγμα τοῦ προδλήματος τῷ τὸν μὲν χρόνον ὑπὸ τῆς ἡυθμοποιίας ἀσύνθετόν τε καὶ σύνθετον γίνεσθαι, τὸ δὲ διάστημα ὑπ' κύτῶν τῶν γενῶν ἢ τῆς τοῦ συστήματος τάξεως . . .

Μερισθέντος δέ τοῦ προθλήματος ώδί, ἀπλῶς μὲν ἀσύνθετος λεγέσθω ὁ ὑπὸ μηδενὸς τῶν ἡυθμιζομένων διηρημένος ώσαύτως δὲ καὶ σύνθετος ὁ ὑπὸ πάντων τῶν ἡυθμιζομένων διηρημένος πή δε σύνθετος καί πη ἀσύνθετος ὁ ὑπὸ κέν τινος διηρημένος, ὑπὸ δέ τινος ἀδιαίρετος ὧν. Ὁ μὲν οὖν ἀπλῶς ἀσύνθετος τοιοῦτος ἄν τις εἴη, οἴτος μεθ' ὑπὸ ξυλλαδῶν πλειόνων, μήθ' ὑπὸ φθόγγων, μεθ' ὑπὸ σημείων κατέχεσθαι ὁ δ' ἀπλῶς σύνθετος, ὁ ὑπὸ πάντων καὶ π λειόνων ἢ ἐνὸς κατεχόμενος ὁ δὲ μικτός, ῷ τυμβέβηκεν ὑπὸ φθόγγου μὲν ἔνὸς, ὑπὸ ζυλλαδῆν δὲ πλειόνων κατείνων.

ΤΩ δὲ σημαινόμεθα τὸν ρυθμὸν καὶ γνώριμον ποιοῦμεν τῆ αἰσθήσει, πούς ἐστιν εἶς ἢ πλείους τοῦ ἐνός. Τῶν δὲ ποδῶν οἱ μὲν ἐκ δύο χρόνων σύγκεινται, τοῦ τε ἄνω καὶ τοῦ κάτω, οἱ δὲ ἐκ τριῶν, δύο μὲν τῶν ἄνω, ἐνὸς δὲ τοῦ κάτω, ἢ ἐξ ἐνὸς μὲν τοῦ ἄνω, δύο δὲ τῶν κάτω. "Ότι μὲν οὖν ἐξ ἐνὸς χρόνου ποὺς οἰν άνει γὰρ διαιρέσεως χρόνου ποὺς οἰ δομεῖ γίνεσθαι. Τοῦ δὲ λαμδάνειν τὸν πόδα πλείω τῶν δύο σημεῖα τὰ μεγέθη τῶν ποδῶν αἰτιατέον οἱ γὰρ ἐλάττους τῶν ποδῶν, εὐπερίληπτον τῆ αἰσθήσει τὸ μέν γεθος ἔχοντες, εὐσύνοπτοί εἰσι καὶ διὰ τῶν δύο σημείων. οἱ δὲ μεγάλοι τοὐναντίον πεπόνθασι, δυσπερίληπτον γὰρ τῆ αἰσθήσει τὸ μέγεθος ἔχοντες, πλειόνων δέονται σημείων, ὅπως εἰς πλείω μέρη διαιρεθὲν τὸ τοῦ ὅλου ποδὸς μέγεθος εὐσυνοπτότερον γίνηται. Διὰ τὶ δὲ οὐ γίνεται πλείω ρον δειγθήσεται.

Δεῖ δὲ μὰ διαμαρτεῖν ἐν τοῖς νῦν εἰρημένοις, ὑπολαμδάνοντας, μὰ μεείζεσθαι πόδα εἰς πλείω τῶν τεττάρων ἀριθμόν. Μερίζονται γάρ ἔνοι των ποδων είς διπλάσιον του είρημένου πλήθους άριθμον και είς πολλαπλάσιον. άλλ' ου καθ' αυτόν ο πους είς το πλέον του είρημένου πλήθους
πλάσιον δὲ χωρίς τά τε τὴν τοῦ ποδος δύναμιν φυλάσσοντα σημεῖα καὶ
τὰς ὑπὸ τῆς ἡυθμοποιίας γινομένας διαιρέσεις. καὶ προσθετέον δὲ τοῖς είρημένοις, ὅτι τὰ μὲν ἐκάστου ποδὸς σημεῖα διαμένει ἴσα ὄντα καὶ τῷ ἀπολλὴν λαμβάνουσι ποικιλίαν.»

Τὰ χωρία ταῦτα τοῦ 'Αριστοξένου ὀρθῶς έννοούμενα ἀποδεικνύουσι μὲν έναργέστατα, ότι ή άρχαία μουσική έν τη ρυθμοποιία κατ' ούδεν ύπελείπετο της σήμερον έν τῷ πλούτῳ τῶν ῥυθμικῶν σγημάτων καὶ έν ταῖς διαιρέσεσι καὶ ὑποδιαιρέσεσι τῶν ποδικῶν ἀσυνθέτων πρώτων τε καὶ πολυσήμων χρόνων είς συνθέτους, διακρίνουσι δε σαφώς τούς ποδικούς χρόνους έκ των ύπο της ρυθμοποιίας γινομένων διαιρέσεων, άναλύσεων καὶ ὑποδιαιρέσεων τῶν ποδικῶν χρόνων, καὶ ἀποδεικνύουσι τὸ ἀληθὲς τῶν ύπὸ τοῦ 'Αλικαρνασσέως Διονυσίου είρημένων περί τῆς μεγίστης έλευθερίας τοῦ μελοποιοῦ, τῆς γειραφετήσεως τῆς ἡυθμοποιίας καὶ ἀπαλλαγῆς αὐτῆς έχ τῶν στενῶν ὁρίων τῶν ποδιχῶν γρόνων, ρίτινες ἐν τῆ ἀρχαιοτέρα ευρύθμω μουσική συνέπιπτον τῷ μετρικῷ ρυθμῷ. Ὁ ὅρος. Ποῦς τοῦ Αριστοξένου σημαίνει μέγεθος οὖτινος τὰ ἐλάχιστα καὶ μέγιστα ὅρια είνε τὸ μονόσημον καὶ τετράσημον, ὁ δὲ ὅρος σημεῖον πολλαχῶς λεγόμενος, ώς άνωτέρω εἶπομεν, δηλοῖ καὶ ὅπερ σήμερον ὀνομάζομεν πόδα, έν δὲ τῆ μουσική τῆς Δύσεως Tactus. Κατὰ τὴν χρῆσιν τοῦ ᾿Αριστοξένου τὸ ἐξάμετρον είνε ίσον καὶ τῷ ποῦς ἐξάσημος, τὸ τρίμετρον ίσον καὶ τῷ πούς τρίσημος κτλ. ἐν τῆ μουσικῆ. "Οτι δὲ τὸ μέγιστον μέγεθος τοῦ ποδὸς δεν δύναται νὰ ὑπερδαίνη τὰ τέσσαρα σημεῖα, ἔκαστος διδάσκεται έκ τοῦ περὶ τομῆς τοῦ δακτυλικοῦ έξαμέτρου, μὴ ἐπιτρέποντος ἄλλας πλην της πενθημιμερούς και έφθημιμερούς τομής κατά τὸν ἴσον και διπλάσιον λόγον, τῆς μὲν πρώτης ἐν τῆ ἀρχῆ τοῦ τρίτου, τῆς δὲ δευτέρας έν τη άρχη του τετάρτου ποδός γινομένης, και άποτελούσης της μέν τὸν συμμετρικόν λόγον 3: 3 της δέ τον 4: 2. Ο Αριστόξενος διαιρεί τούς πόδας είς έλάττους καὶ μείζονας, έν μέν τοῖς πρώτοις καταλέγων μόνον τοὺς πάσαις ταῖς μουσικαῖς τέχναις κοινούς, τοὺς τοῦ ἴσου καὶ διπλασίου γένους, δὲ ἀποχλείων τοὺς τοῦ ἡμιολίου, ὡς ίδίους τῆς γρήσεως τῆς ἡυθμοποιΐας, γενομένους έχ της ύποδιαιρέσεως τῶν ποδικῶν χρόνων, καὶ ἀνήκοντας είς τὰς ὑπὸ τῆς ἡυθμοποιίας γενομένας διαιρέσεις, ὅπερ ἐπιδεδαιοῖ και ὁ Άριστοτέλης ἐν τῷ τρίτω τῆς ἡητορικῆς λέγων: Ὁ δὲ παιάν ληπτέος άπὸ μόνου γὰρ οὐα ἔστι μέτρον τῶν ἡηθέντων ἡυθμῶν.» Παρετηρήσαμεν δὲ ἀνωτέρω, ὅτι ὁ ᾿Αριστόξενος ἀναφέρει οὐ μόνον ἀσυνθέτους τρισήμους, καὶ τετρασήμους χρόνους, άλλὰ καὶ παρέχει ήμῖν νὰ

έννοήσωμεν διὰ τοῦ «κατὰ ταὐτὰ δὲ καὶ ἐπὶ τῶν λοιπῶν μεγεθῶν τὰ ὀνόματα ἔξει,» ὅτι ὑπῆρχον καὶ μεγέθη χρονικὰ ἀσύνθετα μείζονα τῶν πεντασήμων, περὶ ὧν οὐδεὶς τῶν ἄλλων πλὴν τοῦ ᾿Αριστείδου Κοϊντιλιανοῦ ποιεῖ λόγον, καὶ ἄπερ εὐρίσκονται καὶ ἐν τῷ ἱερῷ τῶν Βυζαντινῶν παρασημαντικῷ καὶ μελοποιία, ἤτις καὶ διὰ τοῦτο εἶνε τὸ ἀσφαλέστατον μέσον πρὸς σαφῆ καὶ ἀκριδῆ κατάληψιν τῶν ἀσαφῶν τῆς ἀρχαίας ρυθμοποιίας, καὶ ἰδίως τῆς ὑπὸ τοῦ ᾿Αριστοξένου ἐκτεθειμένης, ἤτις τῷ ἀρρωγῷ τῆς σημερινῆς δυτικῆς θεωρίας ἀντὶ νὰ διασαφισθῷ ἔτι μᾶλλον ἐπεσκοτίσθη.

'Ο 'Αριστόξενος πραγματευόμενος περί τοῦ «διὰ τίνος σημαινόμεθατόν οθμόν καὶ γνώριμον ποιουμεντη αίσθήσει,» καὶ παραδεγόμενος ώς τοιουτον τόν πόδα, άπαριθμετ μόνον τους του ίσου και διπλασίου γένους, και άποκλείει τους τοῦ ἡμιολίου, ὡς συνθέτους: πραγματευόμενος δὲ περίτῶν ποδῶν τῶν ἐπιδεγομένωνσυνεγή ρυθμοποιίαν, συμπαραλαμβάνει και τούς τοῦ ἡμιολίου ἡπαιωνικοῦ γένους. 'Ωσαύτως δὲ ὁ Πλάτων ἐν τῷ γ'. τῆς Πολιτείας (400. A), ώσπερ ὁ Άριστόξενος, περί τοῦ έν τῆ μουσικῆ ταττομένου ρυθιοοῦ διαλαμβάνων, ήτοι των γενων ών ποιεί χρησιν ή ρυθμοποιία, λέγει συμφώνως πρὸς αὐτὸν, «"Οτι μέν γὰρ τρὶ, ἄττα έστὶν εἴδη (ρυθμῶν) έξ ὧν αί βάσεις πλέχονται, ώσπερ έν τοῖς φθόγγοις τέτταρα, ὅθεν αἱ πᾶσαι άρμονίαι, τεθεαμένος αν είποιμι.» 'Ο δὲ 'Αριστοτέλης έν τῷ γ'. τῆς 'Ρητορικής (κεφ. 8) περί τοῦ ἡυθμοῦ τής ἡητορικής λέξεως διαλαμβάνων λέγει περί τῆς χρήσεως τῶν ἡυθμῶν ἐν ταῖς τέχναις τῆς χινήσεως τὰ ἑξῆς: «Τὸ δὲ σγημα της λέξεως δεῖ μήτε έμμετρον εἶναι μήτε ἄρρυθμον τὸ μέν γὰρ ἀπίθανον (πεπλάσθαι γὰρ δοκεῖ) καὶ ἄμα καὶ έξίστησιν. προσέγειν γάρ ποιεί τῷ ὁμοίω, πότε πάλιν ήξει. ὥσπερ οὖν τῶν κηρύκων προλαμβάνουσι τὰ παιδία τὸ «τίνα αἰρεῖται ἐπίτροπον ὁ ἀπελευθερούμενος: Κλέωνα, τὸ δὲ ἄρρυθμον ἀπέραντον» δεῖ δὲ πεπεράνθαι μέν, μὴ μέτρω δέ· άηδὲς γὰρ καὶ ἄγνωστον τὸ ἄπειρον. περαίνεται δὲ άριθμῷ πάντα· ὁ δέ του σχήματος της λέξεως άριθμός ρυθμός έστιν, ου και τά μέτρα τμητά. διό ρυθμόν δεῖ έχειν τὸν λόγον, μέτρον δὲ μή. ποίημα γὰρ ἔσται. ρυθμόν δέ μη άχριδως. τοῦτο δε έσται, έὰν μέγρι του ή των δὲ ρυθμων ό μεν ήρῷος σεμνός καὶ λεκτικός, καὶ άρμονίας δεόμενος, ὁ δὲ ἴαμδος αύτή έστιν ή λέζις ή των πολλών. διό μάλιστα πάντων των μέτρων ίαμδεῖα φθέγγονται λέγοντες. δεῖ δὲ σεμνότητα γενέσθαι καὶ ἐκστῆσαι. ὁ δὲ τροχαῖος κορδακικώτερος. δηλοῖ δέ τὰ τετράμετρα ἔστι γὰρ τροχερὸς ρυθμός τὰ τετράμετρα. λείπεται δὲ παιάν, ὧ έχρῶντο μὲν ἀπὸ Θρασυμάχου άρξάμενοι, ούκ είχον δε λέγειν τίς ήν. έστι δε τρίτος ο παιάν, καὶ έχόμενος τῶν είρημένων τρία γὰρ πρὸς δύ έστιν, έχείνων δὲ ὁ μὲν εν πρός έν, ὁ δὲ δύο πρὸ; έν. "Εχεται δὲ τῶν λόγων τούτων ὁ ἡμιόλιος" οὖτος δ' έστιν ο παιάν' οι μέν οὖν ἄλλοι διά τε τὰ εἰρημένα ἀφετέοι, καλ

φήθέντων ρυθμών, ὥστε μάλιστα λανθάνειν νῦν μὲν οὖν χρῶνται τῷ ἐνὶ ρηθέντων ρυθμών, ὥστε μάλιστα λανθάνειν. νῦν μὲν οὖν χρῶνται τῷ ἐνὶ ρηθέντων ρυθμών, ὥστε μάλιστα λανθάνειν. νῦν μὲν οὖν χρῶνται τῷ ἐνὶ παιᾶνι καὶ ἀρχόμενοι, δεῖ δὲ διαφέρειν τὴν τελευτὴν τῆς ἀρχῆς. ἔστι δὲ παιᾶνος δύο εἴδη ἀντικείμενα ἀλλήλοις, ὧν τὸ μὲν ἡ μακρά, τελευτῶσι δὲ τρεῖς βραχεῖαι, » Δαλογενὲς εἴτε Λυκίαν» (—υυυ—υυυ) καὶ «Χρυσεοκόμα ἔκατε παῖ Διός.» ἔκτερος δ' ἐξ ἐναντίας, οὖ βραχεῖαι ἄρχουσι τρεῖς ἡ δὲ μακρὰ τελευταία. «Μετὰ δὲ γᾶν ὕδατά τ' ὡκεανὸν ἡφάνισε νύξ.» τὸ ἀτελὴς εἶναι ποιεῖ κολοδόν. ἀλλὰ δεῖ τῆ μακρὰ ἀποκόπτεσθαι καὶ δήλην εἶναι τὴν τελευτὴν, μὴ διὰ τὸν γραφέα, μηδὲ διὰ τὴν παραγραφήν, άλλὰ διὰ τὸν ρυθμόν. ὅτι μὲν οὖν εὖρυθμον δεῖ εἶναι τὴν λέξιν καὶ μὴ ἄρρυθμον, και τίνες εὖρυθμον ποιοῦσι ἡυθμοὶ καὶ πῶς ἔχοντες, εἶρηται.

Η μέν συμφωνία μεταξύ των τριών τούτων σοφών της άργαιότητος περί των τριών ρυθμικών γενών, ών έποίει γρησιν ή ρυθμοποιία είνε πληρεστάτη, μόνος δὲ ὁ ᾿Αριστοτέλης παρατηρεί ὅτι «ἀπὸ τοῦ ἡμιολίου οὐκ έστι μέτρον εύρεῖν,» τουτέστιν ή μετρική έποίει γρησιν μόνον τοῦ ἴσου καὶ διπλασίου γένους, οὐχὶ δὲ καὶ τοῦ ἡμιολίου. Πρὸς τὸν Άριστοτέλην όμως διαφέρεται ο Κοϊντιλιανος Άριστείδης καὶ ο Ήραιστίων. 'Αλλ' ή διαφορά αυτη προέρχεται έκ τούτου, ότι άλλως λαμδάνεται ο ήμιόλιος έν τη ρυθμική και άλλως έν τη μετρική, διότι ο πρώτος γρόνος τόπον μονάδος έπέχων έν μεν τη λέξει θεωρεῖται περί συλλαβήν, έν δὲ τῷ μέλει περί φθόγγον ή εν διάστημα, έν δε χινήσει σώματος περί έν σχήμα. Ἡ μὲν μετρική βραγείας μόνον καὶ διγρόνους συλλαβάς ἔγουσα,δύναται νὰ ἀναλύση τὴν μακρὰν μόνον εἰς δύο βραγείας, καὶ νὰ συναιρέση τὰς δύο βραχείας είς μίαν μακράν δίχρονον, άλλ' ή βθμική τον μουσικόν φθόγγον ώς μονάδα έγουσα δύναται έν μιᾶ διχρόνω συλλαδή νὰ έξαγγείλη ού μόνον δύο φθόγγους, ώς έν τη ευρύθμω άρχαιοτάτη μουσική, άλλὰ καὶ τρεῖς καὶ τέσσαρας, τουτέστιν έποίει χρῆσιν οὐ μόνον μακρῶν δισήμων, άλλά καὶ μακρῶν τρισήμων καὶ τετρασήμων, ὅπερ έγίνετο έν τη εύμελει και παρακεχρωσμένη μουσικη ή βωμολόχω, ώς ὄνομάζει αύτην ο Αριστοφάνης. Κατά ταῦτα ὁ παιωνικὸς ρυθμός πρέπει, νομίζομεν, νὰ καταλέγητε είς τὰς χρονικάς διαιρέσεις τῆς ρυθμοποιίας ίδίας, καὶ δι' αὐτὸ ἀποκλείει αὐτὸν καὶ ὁ ᾿Αριστόξενος τῶν ποδῶν, δι' ὧν έσημαίνοντο τους ρυθμούς και έποίουν γνωρίμους τῆ αίσθήσει. "Ινα δὲ τοῦτο σαφές καταστήσωμεν λάβωμεν π. γ. τὸ έξῆς δακτυλικὸν τετράμετρον ποδικάς του χρόνου διαιρέσεις έχον.

Τοῦ τετραμέτρου δε τούτου ἀναλυομένων μέν τῶν ἄρσεων καὶ θέσεων εἰς τρεῖς πρώτους Φθόγγους παράγεται τὸ τῆς ἡυθμοποιτας ἔδιον σχῆμα

άναλυομένων δὲ είς ττέσσαρας πρώτους φθόγγους λαμδάνομεν τὸ σχήμα

'Αναλυομένων δέ είς τρετς και τέσσαρας πρώτους φθόγγους γίνεται τὸ του τῆς ρυθμοποιτας σχῆμα

Τὰ σχήματα δὲ ταῦτα συμφωνοῦσι πληρέστατα πρὸς τὴν θεωρίαν τοῦ Αριστοζένου, διότι έν αύτοῖς «τὰ μέν ἑκάστου ποδὸς σημεῖα διαμένει ίσα όντα και τῷ ἀριθμῷ και τῷ μεγέθει, αι δὲ ὑπὸ τῆς ρυθμοποιίας γενόμεναι διαιρέσεις πολλήν λαμβάνουσι ποιχιλίαν « Έαν δὲ ἐν τῷ αὐτῷ σγήματι περιέγωνται πόδες διαφόρων γενών, οἶον έν τῷ τετάρτω ὁ μέν πρώτος τοῦ ἴσου, ὁ δὲ δεύτερος τοῦ ἐπιτρίτου, ὁ τρίτος τοῦ ἡμιολίου καὶ ὁ τέταρτος τοῦ διπλασίου γένους, (τῶν μὲν ἄνωθεν ἀριθμῶν τὴν ἀπλῆν ποδικήν διαίρεσιν τῶν δὲ κάτωθεν τὴν τῆς ἡυθμοποιΐας ἰδίαν δηλούντων) τουτο δέν διαφωνειπρός την θεωρίαν του Αριστοξένου λέγοντος: «Των δε ποδών (των) και συνεχή ρυθμοποιίαν έπιδεχομένων τρία γένη έστί: τό τε δακτυλικόν καὶ τὸ ἰαμβικόν καὶ τὸ παιωνικόν.» Τὴν ὑποδιαίρεσιν δὲ ταύτην η άνάλυσιν της μακράς είς τρεῖς καὶ τέσσαρας φθόγγους ὑπὸ της ἡυθμοποΐας έν τῆ μουσικῆ ψιλῆ ή μετὰ λέξεως ήνωμένη ὑποδηλοῖ καὶ ὁ Άριστείδης Κοϊντιλιανός έν τῷ α΄. περὶ μουσικῆς (σελ. 33) περὶ πρώτου χρόνου λέγων: «Λέγεται δὲ οὖτος (ὁ χρόνος) πρῶτος ὡς πρὸς τὴν ἑκάστου κίνησιν τῶν μελωδούντων καὶ ὡς πρὸς τὴν τῶν λοιπῶν φθόγγων σύγκρισιν πολλαχώς γαρ εν αύτων εκαστος ήμων προσενέγκαιτο, πρίν είς τὸ τῶν δυεῖν διαστημάτων έμπεσεῖν μέγεθος έχ δὲ τοῦ τῶν έξῆς μεγέθους, ώς ἔφην, ἀκριδέστερον συνορᾶται. σύνθετος δέ έστι χρόνος ὁ διαιρεῖσθαι δυνάμενος. τούτου δὲ ὁ μὲν διπλασίων ἐστὶ τοῦ πρώτου, ὁ δὲ τριπλασίων, ο δε τετραπλασίων μέχρι γάρ τετράδος προηλθεν όρυθμιΌτι δὲ ἡ τεταρτημόριος δίεσις ἀντιστοιχεῖ πρὸς τὸν πρῶτον χρόνον, ἀναφέρεται οὐ μόνον ὑπὸ τῶν Άρμονικῶν καὶ 'Ρυθμικῶν συγγραφέων, ἀλλὰ καὶ ὑπὸ τοῦ 'Αριστοτέλους (Μδβ. 1016 β. 21): «'Αρχὴ οὖν τοῦ γνωστοῦ περὶ ἔκαστον τὸ ἔν. οὐ ταὐτὸ δὲ ἐν πᾶσι τοῖς γένεσι τὸ ἔν. ἔνθα μὲν γὰρ δίεσις, ἔνθα δὲ τὸ φωνῆεν ἡ ἄφωνον.» καὶ (Μα 1053 α 12): «Καὶ ἐν μουσικῆ δίεσις, ὅτι ἐλάχιστον, καὶ ἐν φωνῆ στοιχεῖον.» Κατὰ ταῦτα δὲ ὁ ἡμιόλιος μὲν ἡ παιωνικὸς ποῦς ἐν τῆ μουσικῆ σημαίνεται ἡ μᾶλλον εἰπεῖν χειρονομεῖται λαμβανομένων ἐν μὲν τῆ θέσει τριῶν φθόγγων ἡ σημείων ἐν δὲ τῆ ἄρσει δύο, ἡ ἀνάπαλιν δύο μὲν ἐν τῆ θέσει τριῶν δὲ ἐν τῆ ἀρσει ὁ δὲ ἐπίτριτος τριῶν ἐν τῆ θέσει καὶ τεσσάρων ἐν τῆ ἄρσει ἡ τὸ ἀνάπαλιν. 'Ο ἐπίτριτος δὲ δὲν ἀναφέρεται οὖτε ὑπὸ τοῦ Πλάτωνος καὶ 'Αριστοτέλους οὖτε ὑπὸ τοῦ 'Αριστοξένου, ἀλλ' ὑπὸ τοῦ 'Αριστείδου Κοϊντιλιανοῦ καὶ τῶν μεταγενεστέρων ὡς εὔρυθμος λόγος.

Ο Άριστόζενος δὲ δὲν ὁρίζει ὅρια τῆς ὑποδιαιρέσεως καὶ ἀναλύσεως τοῦ ἀσυνθέτου χρόνου, ἀλλὰ παρέχει εἰς τὸν μελοποιὸν τὴν μεγίστην, ὡς καὶ σήμερον, ἐλευθερίαν λέγων: κό δὲ ἀπλῶς σύνθετος ὁ ὑπὸ πάντων καὶ πλειόνων ἡ ἐνὸς κατεχόμενος.» Ίνα δὲ σαφέστερα τὰ περὶ ἀσυνθέτου καὶ συνθέτου χρόνου πρὸς τὴν χρῆσιν τῆς ἡυθμοποιέας καταστήση, παραβάλλει τὰ μεγέθη τῶν ἐλαττόνων ποδῶν πρὸς τὰ μεγέθη τῶν ἀρμονιῶν, λέγων: Λάβοι δ΄ ἄν τις παράδειγμα τοῦ εἰρημένου ἐκ τῆς περὶ τὸ ἡρμοσμένον πραγματείας καὶ γὰρ ἐκεῖ τὸ αὐτὸ μέγεθος ἡ μὲν ἀρμονία σύνθετον, το δὲ χρῶμα ἀσύνθετον, καὶ πάλιν τὸ μὲν διάτονον ἀσύνθετον, τὸ δὲ χρῶμα σύνθετον. ἐνίοτε δὲ καὶ τὸ αὐτὸ γένος τὸ αὐτὸ μέγεθος ἀσύνθετόν τε καὶ σύνθετον ποιεῖ, οἱ μέντοι ἐν τῷ αὐτῷ τόπῳ τοῦ συστήματος. Διαφέρει γὰρ τὸ παράδειγμα τοῦ προδλήματος τῷ τὸν μὲν χρόνον

ύπὸ τῆς ρυθμοποιίας ἀσύνθετόν τε καὶ σύνθετον γίνεσθαι, τὸ δὲ διάστημα ὑπ' αὐτῶν τῶν γενῶν ἢ τῆς τοῦ συστήματος τάξεως.»

'Ωσαύτως δὲ καὶ ἐν τοῖς 'Αρμονικοῖς (βιβλ. ΙΙ. 34,10) διαλαμβάνων ὁ Αριστόξενος περί τῶν συνθέτων καὶ ἀσυνθέτων διαστημάτων, παραβάλλει αύτὰ πρὸς τοὺς ἀσυνθέτους καὶ συνθέτους χρόνους τῆς ρυθμοποιίας διά των έξης: «Εύθέως γάρ τάς των γενών διαφοράς αίσθανόμεθα του μέν περιέγοντος μένοντος, τῶν δὲ μέσων κινουμένων καὶ πάλιν ὅταν μένοντος τοῦ μεγέθους τόδε μὲν καλώμεν ὑπάτην καὶ μέσην, τόδε δὲ παραμέσην και νήτην. μένοντος γάρ τοῦ μεγέθους συμβαίνει κινεῖσθαι τὰς τῶν φθόγγων δυνάμεις και πάλιν όταν τοῦ αύτοῦ μεγέθους πλείω σχήματα γίγνηται καθάπερ τοῦ διὰ τεσσάρων καὶ διὰ πέντε καὶ ἐτέρων. ὡσαύτως δέ καί όταν του αύτου διαστήματος που μέν τιθεμένου μεταβολή γίγνηται, ποῦδὲ μή. Πάλιν έν τοῖς περί τοὺς ρυθμούς πολλὰ τοιαῦτα ὁρῶμεν γιγνόμενα καί γάρ μένοντος τοῦ λόγου καθ' ον διώρισται τὰ γένη τὰ μεγέθη χινείται τῶν ποδῶν διὰ τὴν τῆς άγωγῆς δύναμιν, χαὶ τών μεγεθων μενόντων άνόμοιοι γίγνονται οἱ πόδες: καὶ τὸ αὐτὸ μέγεθος πόδα τε δύναται καὶ συζυγίαν. δηλον δ' ότι καὶ αὶ τῶν διαιρέσεών τε καὶ σχημάτων διαφοραί περί μένον τι μέγεθος γίγνονται. καθόλου δ' είπεῖν ή μέν φυθμοποιία πολλάς και παντοδαπάς κινείται κινήσεις, οι δε πόδες οίς σημαινόμεθα τοὺς ρυθμοὺς ἀπλᾶς τε καὶ τὰς αὐτὰς ἀεί.»

Τὸ γωρίον τοῦτο τοῦ Αριστοξένου έπικυροῖ πληρέστατα τὴν ὑφ' ἡμῶν γενομένην άνωτέρω έρμηνείαν διὰ τῶν τεσσάρων σχημάτων, τὰ ὁποῖα πολλοῦ γε καὶ δεῖ νὰ έξαντλήσωσι τὰς τοῦ Αριστοξένου παντοδαπάς κινήσεις τῆς ἡυθμοποιίας καὶ τὰς ποικίλας καὶ πολυαρίθμους άναλύσεις τοῦ ἀσυνθέτου χρόνου είς πρώτους, «κατεχομένου ὑπὸ πάντων καὶ πλειόνων ἢ ἐνός.» Ού μόνον εἰς τέσσαρας πρώτους χρόνους δύναται ή μακρά δίχρονος νά άναλυθη, άλλά καὶ είς όκτω, διότι ὁ πρῶτος χρόνος δέν είνε τι απόλυτον αλλά σχετικόν πρός την 'Αγωγήν, ήτις δρίζεται ύπὸ τοῦ 'Αριστείδου Κοϊντιλιανοῦ (α'. ΧΙΧ. 42): «'Αγωγή δέ έστι ἡυθμική γρόνων τάγος ή βραδυτής, οίον όταν τῶν λόγων σωζομένων, ους αί θέσεις ποιούνται πρὸς τὰς ἄρσεις διαφόρως ἐκάστου χρόνου τὰ μεγέθη προφερώμεθα,» όπερ συμφωνεί πρός τὸ τοῦ Αριστοξένου «μένοντος τοῦ λόγου καθ' δν διώρισται τὰ γένη τὰ μεγέθη τῶν ποδῶν κινεῖται διὰ τὴν τῆς άγωγῆς δύναμιν, καὶ τῶν μεγεθῶν μενόντων ἀνόμοιοι γίνονται οἰ πόδες.» ή άγωγη δύναται να είνε ταχεΐα, μέση, βραδεΐα, σχολαία, σχολαιοτέρα, άργή, άργοτέρα, ἄνετος, ήρεμαία κτλ., τουτέστι: largo,

<sup>1</sup> Διά την διάφορον δε εξαγγελίαν του μέλους μεταχειρίζονται οι βυζαντινοι μελοποιοί τὰ έξης: Ζώση φωνή, Διαπρυσία, Διατορία, Λιγυρώς, Λεπτή φωνή, Χθαμαλή, Γεγωνεία, Λαμπρά, Γεγωνοτέρα, Λευκάδι, 'Ησύχω, Πραεία, Μεγαφώνως, Διεγηγερμένως, Πεπαρρησιασμένη φωνή κτλ.

moderato, allegro, andante, adagio, presto κτλ., ή δὶ μακρὰ δύναται κατά τὴν άγωγὴν νὰ είνε ού μόνον δίγρονος, άλλὰ καὶ τρίγρονος, τετράχρονος κτλ. Έπειδή δέ ή μακρά άντιστοιχοῦσα πρὸς τὸν τόνον κατά τὸν 'Αριστοτέλην καὶ Κοϊντιλιανὸν κατέχεται ὑπὸ τεσσάρων πρώτων γρόνων, ως ο τόνος ύπο τεσσάρων διέσεων, ή κατά την άγωγην μακρά άσύνθετος δίγρονος κατέγεται ύπο όκτω πρώτων γρόνων, ώς ο άσύνθετος δίτονος έν τῷ ἐναρμονίω γένει ὑπὸ ὁκτὼ διέσεων ἀσυνθέτου μεγέθους κατὰ την παραδολην του `Αριστοξένου. "Οτι δε πράγματι υπάρχουσιν έν τη μουσική τῶν 'Αργαίων διαστήματα ἀσύνθετα δύο τεταρτημορίων διέσεων, ὡς τὸ ἡμιτόνιον έν τῷ διατόνω γένει, τριῶν καὶ πέντε τεταρτημορίων διέσεων έν τω μαλακώ οιατονω, ξες τεταρτημοριων οίεσεων εν τω τριημιτονιω του συντόνου χρώματος, έπτὰ έναρμονίων διέσεων ώς έν τῷ διὰ πέντε τοῦ έναρμονίου γένους, όκτω τεταρτημορίων διέσεων έν τῷ ἀσυνθέτῳ διτόνῳ τοῦ αύτοῦ ἐναρμονίου, εἶνε πασίγνωστον ἔχ τε τοῦ ᾿Αριστοξένου καὶ τῶν άλλων 'Αρχαίων καὶ Βυζαντινών 'Αρμονικών συγγραφέων. 'Αλλ' ή ρυθμοποιία των 'Αρχαίων δέν περιωρίζετο μέχρι της μακράς διχρόνου, άλλ' είχε και μακράς τριχρόνους, τετραχρόνους και πενταχρόνους, ώστε ή κατά την άγωγην μακρά άσύνθετος τρίγρονος ήδύνατο νά κατέγηται ύπο δώδεκα πρώτων χρόνων, ή κατά την άγωγην μακρά άσύνθετος τετράχρονος ὑπὸ δέκα καὶ ἔξ, ἡ δὲ πεντάγρονος ὑπὸ εἴκοσι πρώτων. Κατὰ ταῦτα τῆς μὲν μακρᾶς τετρασήμου ὁ πρῶτος χρόνος ἰσοδυναμεῖ πρὸς τὸ  $\frac{1}{2}$  τῆς σημερινής δυτικής παρασημαντικής, ὁ τής μακράς διχρόνου κατά τὴν ρυθμικήν άγωγήν πρὸς τὸ  $\frac{1}{16}$  τῆς δυτικῆς, ὁ τῆς τριχρόνου πρὸς  $\frac{1}{24}$ καὶ ὁ τῆς τετραχρόνου πρὸς τὸ 1/22 κτλ. "Οτι δὲ ὑπάρχει διαφορὰ μεταξύ τριχρόνου καλ τρισήμου, τετραχρόνου καλ τετρασήμου φανερον έκτε των είρημένων καὶ έκ τοῦ 'Ανωνύμου, όστις άναφέρει σημεῖα μακρῶν άσυνθέτων καὶ λειμμάτων τρίγρονα, τετράγρονα καὶ πεντάγρονα, καὶ ὅστις δέν ὁνομάζει αύτὰ τρίσημα, τετράσημα κτλ. Έν τῆ μετρικῆ δὲ γίνεται μόνον χρῆσις μακράς δισήμου, οι δε πόδες αυτής είνε δίσημοι, τρίσημοι, τετράσημοι κτλ., διότι ή άγωγή έν τῆ μετρικῆ μόνον μακράν δίχρονον μεταχειρίζεται καὶ ούχὶ πλέον, δηλονότι ἡ μακρά τῆς μετρικῆς μόνον είς δύο βραχείας δύναται νὰ ἀναλυθη ή εἰς δύο πρῶτα σημεῖα καὶ πλέον οὔ. "Ότι δὲ τοῦτο οὕτως ἔχει έπιχυροῦται ὑπὸ τοῦ Αριστείδου Κοϊντιλιανοῦ (Α. XXIII.50) · «Τὰ μὲν γὰρ τῶν μέτρων καθ' ἔνα βαίνεται πόδα καὶ προχωρεί σύνεγγυς κδ΄. γρόνων, ἰσαρίθμων ταῖς ἐν τῷ διὰ πασῶν διέσεσι, τὰ δὲ κατὰ διποδίαν ἢ συζυγίαν καὶ προχωρεῖ ἔως λ΄. χρόνων ἢ ὁλίγφ πλειόνων, όθεν τινές τὰ ὑπερβαίνοντα τὸ προειρημένον τῶν χρόνων πλῆθος διαιρούντες είς δύο σύνθετα προσηγόρευσαν.« Κατά ταῦτα δὲ τοῦ έξαμέτρου έξ είχοσι καὶ τεσσάρων πρώτων χρόνων συνισταμένου οι έξ πόδες άντιστοιγούσι πρός τους έξ τόνους του διά πασών, των δύο ήμιτονίων άντι

ένὸς τόνου παραλαμβανομένων. Έν μὲν τοῖς κατὰ πόδα ἄρα βαινομένοις μέτροις ἡ δίεσις ἀντιστοιχεῖ πρὸς τὸν βραχυν τῆς μετρικῆς, ἐν δὲ τοῖς κατὰ διποδίαν ἢ συζυγίαν ἡ βραχεῖα εἶνε βραχυτέρα τῆς τῶν κατὰ πόδα. ἡ μὲν τῶν πρώτων ἀντιστοιχεῖ πρὸς τὸ ½ τῆς σημερινῆς δυτικῆς παρασημαντικῆς, ἡ δὲ τῶν δευτέρων βραχεῖα πρὸς τὸ ½ αὐτῆς, ὅταν ἡ μετρικὴ ἀγωγὴ εἶνε ἡ αὐτή. ᾿Αλλὰ ταῦτα μὲν ἀρκοῦσι πρὸς διασάφησιν τῆς θεωρίας τοῦ ᾿Αριστοζένου ἐπὶ τοῦ παρόντος, θέλομεν δὲ ἐπανέλθει προσεχῶς συστηματικώτερον.

Έν τῶν εἰρημένων δὲ πᾶς ὁ πρὸς τὴν ἀλήθειαν οἰκείως ἔχων πείθεται' α) ότι ή άργαία ρυθμοποιία ούδόλως ύπελείπετο τῆς σημερινῆς κατά τὸν πλοῦτον, τὴν ποικιλίαν καὶ τὴν ἀφθονίαν τῶν συνθέτων τε καὶ ἀσυνθέτων χρόνων τῆς ρυθμοποιίας. 6) ὅτι διὰ τῆς πυθαγορείου παρασημαντικής άδύνατον ήτο να παρασημαίνωνται αι τής ρυθμοποιίας ίδιαι διαιρέσεις και μάλιστα έν τη εύμελεῖ μουσική, ώστε και έξ αύτῶν τῶν πραγμάτων έσμεν ήναγκασμένοι νὰ παραδεχθωμεν τὴν ὕπαρξιν προσφόρου παρασημαντικής, άνταποκρινομένης είς τὰς άπαιτήσεις τῆς ἡυθμοποιίας καὶ εύμελοῦς μουσικής. γ) ὅτι ἡ παρασημαντική αὕτη οὐδεμία ἄλλη ἦν ή ή ύπὸ τοῦ Αριστοξένου άναφερομένη καὶ έν τοῖς μουσικοῖς χειρογράφοις τῶν ἀνατολικῶν ἐκκλησιῶν διασωθεῖσα, καὶ ήτις πληρέστατα πρός τε τὴνὑπὸ τοῦ ᾿Αριστοξένου ἀναφερομένην καὶ πρὸς τὴν ἡυθμικὴν αὐτοῦ θεωρίαν συμφωνούσα, μόνη δύναταιού μόνον νὰ παράσχη ήμῖν τὴν ὁρθήν κατάληψιν καὶ διασάφησιν αὐτῆς, άλλὰ καὶ νὰ συμπληρώση τὰς έλλειπεῖς ήμων της περί του έν τη μουσική ταττομένου ρυθμού θεωρίας των Άρχαίων, ήν οι μελοποιοί της ίερας και βεδήλου των Βυζαντινών μουσικής ἀπαρεγκλίτως ήκολούηθσαν, ώσπερ καλ έν τῆ Αρμονική καλ μελοποιία,  $\mathbf{x}$ αθ'  $\mathbf{\hat{\alpha}}$  έν τ $\mathbf{\tilde{\eta}}$   $\mathbf{A}'$ .  $\mathbf{x}$ αὶ  $\mathbf{B}'$ . πραγματεί $\mathbf{\hat{\alpha}}$  διὰ μαχρ $\mathbf{\tilde{\omega}}$ ν. ἀποδείξαντες έχομεν, καὶ δι' άναγνωσμάτων (προσεχῶς ἐκδοθησομένων) καὶ ἐξαγγελίας καὶ χειρουργίας διαφόρων μελών άπὸ τοῦ βήματος τοῦ Φιλολογικοῦ Συλλόγου Παρνασσοῦ έπεκυρώσαμεν.

Έχ τῶν ἐκδεδομένων δὲ κατέστη, νομίζομεν, ἀποχρώντως φανερὰ ἡ σπουδαιότης τῆς μουσικῆς καὶ παρασημαντικῆς τῶν Βυζαντινῶν κατὰ τὸν μεσαίωνα, καὶ ἔχομεν δι' ἐλπίδος ὅτι τό τε Σ. Ὑπουργεῖονκαὶ ἡ Θεολογικὴ καὶ Φιλοσοφικὴ σχολὴ τοῦ Ἡμετέρου Πανεπιστημείου, ἀμιλλωμένη πρὸς τὴν τοῦ Πανεπιστημείου τοῦ Μονάχου, θέλουσι φροντίσει νὰ ἐρευνηθῶσιν ὑπὸ ἐμπείρων καὶ τὰ πολυπληθῆ χειρόγραφα τῶν ὑφ' ἡμῶν μ'ἡ ἐρευνηθεισῶν εἰσέτι βιβλιοθηκῶν, καὶ θέλουσιν ἀποδείξει, ὅτι κἡδονται τοῦ πατρικοῦ ἡμῶν κλήρου, ὡς αὐτοῖς ἐμπρέπει καὶ ὀφείλουσιν. Οὐδέποτε δὲ ἡλπίζομεν ὅτι ἤθελον εὐρεθῆ Ἦλληνες Ὑπουργοίτινες τῆς Παιδείας νὰ παρεμβάλλωσι προσκόμματα καίρια εἰς τὴν ἔρευναν καὶ μελέτην τοσοῦτον σπουδαίου καὶ ἐθνικοῦ ζητήματος, εἰς ὁ ἀπὸ δέκα καὶ πέντε ἐτῶν ἀσ

σγολούμεθα, καὶ έντὸς εξ έτων νὰ μᾶς άνταμείψωσιν διὰ τριών μεταθέσεων καὶ παύσεων, καὶ οὖτω νὰ μᾶς ἀφαιρέσωσι τὰ μόνα μέσα καὶ τὴν άπαιτουμένην ήσυγίαν πρὸς προαγωγήν τοῦ ζητήματος, «Είωθείας γε τῆς έπιστήμης μετὰ τὴν τῶν ἀναγκαίων κτῆσιν ζητεῖσθαι καὶ ἐπιγίνεσθαι» κατά τὸν ἡμέτερον Βησσαρίωνα. Αἱ μὲν ὑφ' ἡμῶν ἐπισκεφθεῖσαι καὶ έρευνηθεῖσαι βιβλιοθήκαι εἶναι ή τοῦ Μονάγου, τῆς Βιέννης, τῶν ΙΙαρισίων, της 'Οξφόρδης, της Νεαπόλεως, του Monte Casino, αι της 'Ρώμης πλην της του Βατικανού, (ην μεθ' όλας τὰς προσπαθείας του εύγενοῦς Καρδιναλίου De Luca δέν ήδυνήθημεν νὰ έπισκεφθώμεν ένεκα τῶν παύσεων καὶ τῆς ἀπουσίας τοῦ Καρδιναλ. De Pitra), ἡ τῆς Grotta Ferrata, Φλωρεντίας, Μιλάνου, Βενετίας, αι έν Κ/πόλει της Έμπορικής καί Θεολογικής σχολής καὶ ή τοῦ μετοχίου τοῦ Αγίου Τάφου, καὶ ή Ήμετέρα Έθνική διὰ τῆς Θετταλικῆς συλλογῆς ἀριθμοῦσα περίπου έκατὸν μουσικά γειρόγραφα, ὧν ὑπὲρ τὰ ἐξήκοντα δὲν ἠρευνήθησαν εἰσέτι. Μένουσι δὲ πρὸς ἐξέτασιν τὰ μουσικὰ χειρόγραφα τῆς βιβλιοθήκης τοῦ Βρετανεικοῦ μουσείου καλ τῆς Κανταβριγίας, τῆς Ἱσπανίας, τῶν τῆς 'Ρωσσίας, τοῦ 'Αγίου όρους, τοῦ όρους Σινά καὶ τῶν ἐν 'Ελλάδι καὶ Τουρκία μοναστηρίων. Αι ίεραι δε Σύνοδοι των Άνατολικών Έκκλησιών νομίζυμεν έγουσι καθήκον καὶ αὖται νὰ φροντίσωσι περὶ τοῦ ζητήματος ώς καὶ ητας τις κληρικός. Ζητοῦμεν δὲ συγγνώμηνπαρὰ τῶν ἡμετέρων 'Αναγνωστῶν διὰ τὰς παρεκδάσεις, αἴτινες ὄμως έγένοντο οὐχὶ ἄνευ λόγου ἀποχρῶντος.

Ι. ΤΣΕΤΣΗΣ



## ΚΥΡΙΩΤΕΡΑ ΠΑΡΟΡΑΜΑΤΑ

| Σελ         | . Στιχ.     | άντὶ                   | άνάγνωθι            |
|-------------|-------------|------------------------|---------------------|
| 2           | 21          | έχ τῶν τούτων          | έκ τούτων           |
| 2           | 19          | χρονῶν                 | χροῶν               |
| 2           | 30          | μεταβεβλημμένην        | μεταβεβλημένην      |
| 9           | 14          | ယ်ဝိန                  | ယ်ပိန               |
| 19          | 2           | άλώσεως                | άλώσεως             |
| 12          | 15          | άνεπιτηδήτου           | άνεπιτηδεύτου       |
| 20 29 xal30 |             | χράμα, χράσις          | κράμα, κράσις       |
| 22          | <b>37</b>   | νὰ είσάγητε            | νὰ είσάγηται        |
| 23          | 3           | Ίερουσαλήμ             | Ίερουσαλήμ.         |
| <b>2</b> 3  | 5           | διετήρησεν             | διετήρησαν          |
| 24          | 14          | όμαλλόν                | όμαλόν.             |
| <b>2</b> 6  | 18          | έρεύνησα               | ήρεύνησα            |
| 26          | 29          | <b>ἀκολουθείας</b>     | άκολουθίας          |
| 27          | 1           | έγκατελήφθη            | έγκατελείφθη        |
| 28          | 25          | πέντε διά              | διὰ πέντε           |
| 31          | 29          | άν ὧσιν                | <b>&amp;</b> ν ὧσιν |
| 34          | 25 x x i 27 | ×åv                    | xåv                 |
| 36          | 18          | δν ήμιν                | άν ήμιν             |
| 3 <b>5</b>  | 12          | προρηθέντων            | προρρηθέντων        |
| 36          | 28          | άπαλὸν                 | άπαλὸν              |
| 40          | 29          | ĚOLKEY                 | <b>EOLXEV</b>       |
| 41          | 34          | άλλόγους               | άλόγους             |
| <b>50</b>   | 51          | ένδομηχοῦν             | ένδομυχοῦν          |
| 51          | 23          | τεθυλησμένοι           | τεθηλυσμένοι        |
| <b>56</b>   | 22          | μεταδαλλών             | μεταβαλών           |
| 60          | 6           | οὖσαι                  | οὖσαι               |
| 60          | 17          | γρᾶμμα                 | γράμμα              |
| 70          | 25          | ဝိမုယေ၄                | ὄψεως               |
| <b>7</b> 0  | 27          | είλεν                  | είλεν               |
| <b>7</b> 3  | 19          | Ό ὄρος. Ποῦς           | Ο όρος πούς         |
| 73          | 34          | δέ άποκλείων           | άποκλείων δὲ        |
| 74          | 8           | <b>φ</b> 66ωλ <i>ώ</i> | <b>ά</b> ρωγη̈́     |
| 45          | 33          | νὰ καταλέγετε          | νὰ καταλέγηται      |
| 78          | 39          | γεγωνεία               | γεγωνυία            |
| 81          | 3           | είωθείας               | είωθυίας            |
|             |             |                        |                     |